



شاہ عبدالقادر صاحب محدث دہلویؒ (س) مولانا شیر احد صاخب عثانی علیہ الرحمہ کے تغییری حواثی

علماء ديوبندكي تفسيري خدمات حصه دوم

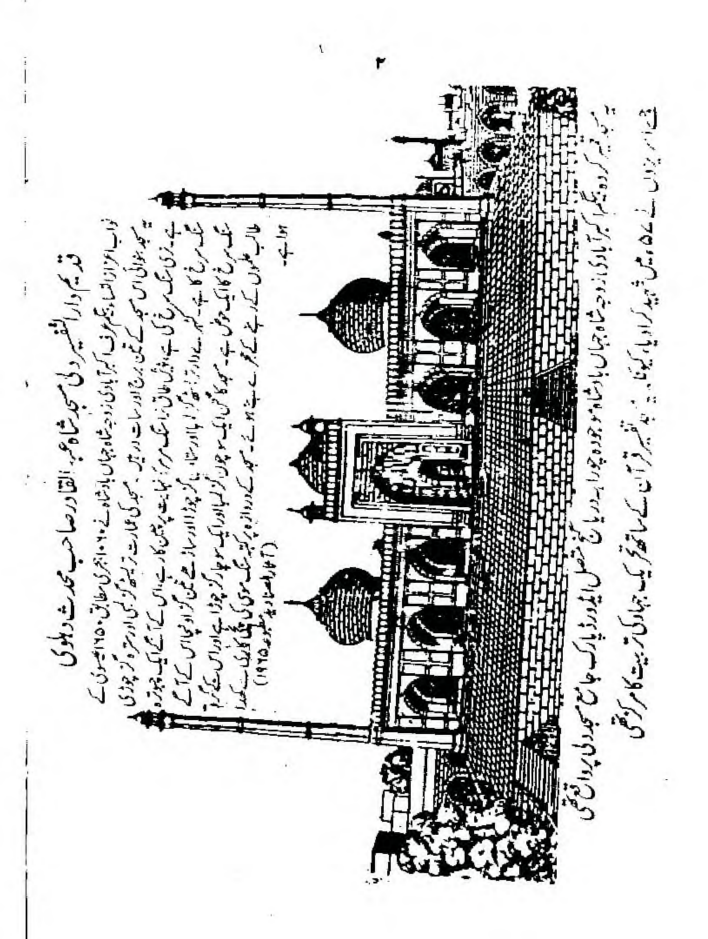
toobaa-elibrary.blogspot.com

مفسرقرآن مولائاما فظ متدافيلاق مين فيا قاتى داوي

إداره رحمتِ عالم الالتوان، دبي لا

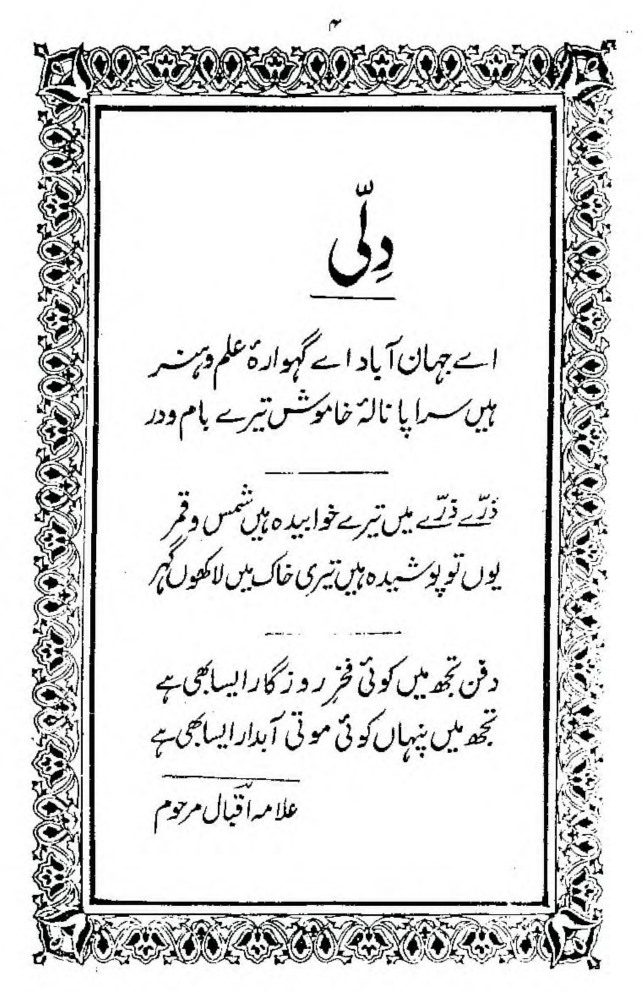






toobaa-elibrary.blogspot.com

| فهرست مضامين مشكلات موضح قرآن اور         |                                                                 |         |
|-------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|---------|
| مولاناشبیراحمہ صاحب عثانی سے تفسیری حواشی |                                                                 |         |
| صفحه                                      |                                                                 | تمبرشار |
| ۵                                         | تعارف كتاب                                                      | 1       |
| 11                                        | تذكره شاه عبدالقادر صاحب محدث دہلوی ابن حضرت امام               | ۲       |
|                                           | شاه ولى الله محدث وہلوى عليه الرحمه                             |         |
| 44                                        | آیات جہاد (مدنی زندگی) کے بعد کمی زندگی ک                       | ٣       |
|                                           | اخلاقی تعلیمات کامقام، شاه صاحب کی منفر د تو جیه                |         |
| ١٣                                        | شاه صاحب علیه الرحمه کی فکری انفرادیت، تبلیغ دین میں            | ٣       |
|                                           | اتمام ججت کے مسئلہ میں امام ابو حنیفہ علیہ الرحمہ کے مقابلہ میں |         |
|                                           | امام شافعی علیہ الرحمہ کے نقطہ نظرے اتفاق، منکرین پر            |         |
|                                           | د نیاوی عذاب کی تر دید                                          |         |
| 40                                        | شاہ صاحب قدس سر ہ کے روحانی اور تشفی اجتہادات                   | ۵       |
|                                           | امام شاہ ولی اللہ علیہ الرحمہ کے روحانی نظریہ (ملاءاعلی) کے     |         |
|                                           | روحانی حالات و کوا نَف کا قر آن کریم سے استنباط                 |         |
| ٨١                                        | حضرت یعقوب علیہ السلام کے صبر جمیل پربیٹوں کااعتراض             | ۲       |
|                                           | اور شاه صاحب کاجواب                                             |         |
| 91                                        | احترام صحابہ کے بارے میں شاہ صاحب کا جمہور مفسرین ہے            | 4       |
|                                           | اختلاف اور مرشدین صادقین کے ذریعہ قیامت تک                      |         |
|                                           | امت کی روحانی تربیت جاری رہنے کا قرآنی اعلان                    |         |
| 1+4                                       | شرک کی تر دید میں دو مشکل المعانی آیتیں                         | 4       |
| III                                       | قیامت میں باز پر س عقیدہ کی ماعمل کی                            | ۸       |
| 114                                       |                                                                 |         |
|                                           |                                                                 |         |



toobaa-elibrary.blogspot.com

# امام المفسرين

شاہ عبد القاور صاحب محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ شاہ عبد القادر صاحب رحمۃ اللہ علیہ شاہ عبد القادر صاحب رحمۃ اللہ علیہ کے ذاتی حالات خاندان ولی اللہی کے تذکروں میں بہت کم ملتے ہیں۔

اس کی وجہ رہے کہ شاہ صاحب کی ساری زندگی تعلیم حدیث ، تربیت نفوس ترجمہ قرآن اور تفسیر قرآن کے مقدس مشاغل میں اس قدرمصر وف رہی کہ آپ تارک دنیا اور گوشہ نشین ہوگئے۔ سر سید علیہ الرحمہ نے آپ کے بارے میں لکھا،

"از بسکہ ترک حضرت کے مزاج میں بہت تھا، تمام عمر اکبر آبادی مسجد کے ایک حجرہ میں بسر کی، آپ کا کچھ کلام نظم ونثر راقم کو دستیاب نہیں ہوائ

غالب بیہ ہے کہ آپ کے او قات منزہ تھے اس سے کہ اپی طبع اقد س کوان امور کی طرف متوجہ فرماتے، ادھر ملتفت نہیں ہوئے ہوں گے۔ دلی کے عوام کواسی وقت آپ کی زیارت نصیب ہوئی جب آپ کاجسد خاکی مسجد اکبر آبادی سے قبرستان مہندیان لے جایا جارہا تھا۔ کاجسد خاکی مسجد اکبر آبادی سے قبرستان مہندیان سے جایا جارہا تھا۔

شاہ ولی اللہ کے وصال کے وقت آپ کے بڑے صاحبزادے شاہ عبد العزیز کی عمرشریف(۱۷)سال تھی، باتی نتیوں صاحبزادوں کی عمر میں تین تین حیار جارسال کا فرق تھا۔

شاہ عبد العزیز کی ولادت شریفہ احمد شاہ کے عہد ۱۲۲ه۔ ۱۵۵۳ء میں ہوئی اور وفات اکبر شاہ ثانی کے عہد ۱۲۳۵ھ۔ ۱۸۱۶ء میں ہوئی۔

اس حساب سے شاہ عبدالقادر ؓ اپنے والد کی وفات کے وقت 9۔ اسال کے قریب تھے۔

آپ کی وفات (۱۳) سال کی عمر (موافق عمرشریف رسول پاک میں ہوئی۔ علیقی میں ہوئی۔

آپکاس وفات ۱۸۱۵ھ۔• ۱۲۳ءہے۔ آپ کی آخری آرام گاہ چبوترہ مہندیان پر شاہ ولی اللہ کے بائیں طرف کنارہ پر واقع ہے۔

مرض وفات میں شاہ ولی اللہ کو اپنے چھوٹے چھوٹے بچوں کو چھوڑ کر جانے کا خیال آگیا، بشری تقاضاتھا، آپ کے منہ سے نکلا۔
الہی! میرے بعد میرے چھوٹے چھوٹے بچوں کا کیا ہوگا؟
غیب سے آواز آئی ولی اللہ! یہ بچے تیرے ہیں یا میرے ہیں؟
فرمایا، اے رب العالمین! تیرے ہیں! میرے نہیں۔

شاہ عبد العزیز محدث دہلوی (شاہ ولی اللہ کے بڑے صاحبز ادے)
نے اپنے چھوٹے بھائی کی کفالت اور تعلیم و تربیت کا فرض انجام دیا۔
بڑے بھائی " اپنے جھوٹے بھائی کو دونوں وقت کھانا اور سال بھر میں دو
جوڑ کے بڑ وں کے بھیجا کرتے تھے، یہی شاہ صاحب کی ساری دنیا تھی۔
شاہ عبد القادر صاحب نے اپنے والد صاحب کے مدرسہ رحیمیہ
(واقع مدرسہ شاہ عبد العزیز کلال محل) کے بجائے مسجد اکبر آبادی
(واقع چور اہا دریا گئے ایڈور ڈیارک جامع مسجد) کو اپنی تعلیمی اور تربیتی
سرگرمیوں کام کر قرار دیا۔

مولانا شاہ ابوالحن صاحب فاروتی مجددیؓ نے اپنے والدمرحوم شاہ ابوالخیر صاحب کے حالات (مقامات خیر) میں شاہ احمد سعید صاحب خلف اکبر شاہ غلام علی صاحب جانشین و مجاز حضرت مرزاجان جاناں نقشبندی علیہ الرحمہ) کے حوالہ سے لکھا ہے۔

"شاہ ولی اللہ" کے نتیوں صاحبزادے ، شاہ عبدالعزیز ، شاہ رفیع الدین شاہ عبدالقادر علم کے سمندر نتے اور تفییر کلام الہی میں شاہ عبدالعزیز آبت من آبات اللہ (اللہ تعالی کی خاص نشانی) ہے۔
عبدالعزیز آبت من آبات اللہ (اللہ تعالی کی خاص نشانی) ہے۔
میزوں بھائی صاحب نسبت ہے ، علم کشف کے حامل ہے ، خاص طور پر شاہ عبدالقادر کا کشفی علم بڑھا ہوا تھا، شاہ صاحب نے بارہ سال تک روحانی مجاہدہ کیا تھا، سلسلہ نقشہندیہ کے بعض خلفاء سے استفادہ تک روحانی مجاہدہ کیا تھا، سلسلہ نقشہندیہ کے بعض خلفاء سے استفادہ

کی سعادت حاصل تھی۔وہ سیرکریم کیا کرتے تھے (سیرککریم تصوف کی ایک اصطلاح ہے، روحانی ترقی اور بار گاہِ الہٰی میں اعزاز واکرام کا ارتقاء) (۸۴)

شاہ ولی اللہ کے چوتھے صاحبزادے شاہ عبدالغنی صاحب تھے، جنہیں حضرت مولانا شاہ محمد اساعیل شہید رحمۃ اللہ جیسے ظیم مجاہد و سکے کے باب ہونے کاشرف حاصل تھا۔

شاہ محمہ اساعیل صاحب شہید کی تعلیم و تربیت آپے چھوٹے چھا شاہ عبد القادر صاحب کے آغوش میں ہوئی تھی اور آپ نے اپنی صاحبزادی کاعقد بھی اپنے جینیج شاہ اساعیل صاحب کے ساتھ کر دیا تھا۔ شاہ فضل الرحمان صاحب سج مراد آبادی فرماتے تھے کہ شاہ عبد القادر صاحب نسبت وہ ہے کہ جس عبد القادر صاحب نسبت وہ ہے کہ جس بات کاارادہ کرے خداتعالی اسے پوراکردے (مقالات خلیق نظامیؓ) بات کاارادہ کرے خداتعالی اسے پوراکردے (مقالات خلیق نظامیؓ) شاہ عبد القادر صاحب شاہ ابو العدل نقشبندی مجددی سے شاہ عبد القادر صاحب شاہ ابو العدل نقشبندی مجددی سے

موضح قرآن کی ترتیب!

شاہ صاحب نے ۲۰۵ھ میں موضح قرآن کممل کیا،اس وقت آپ کی نگر نئریف (۴۲) سال تھی، تحکیل ترجمہ کے بعد (۲۵) سال حیات رہے۔

اکا بر علماء دیوبند کا قول ہے کہ شاہ صاحب نے جالیس سال کے قریب این مسجد ومدرسه میں گوشه نشینی کی حالت میں رہ کر موضح قر آن تر تیب دیااس حساب سے شاہ صاحب ۱۹۔۲۰سال کی عمر میں شاہ عبدالعزیز صاحب سے علوم کی جمیل کرے اور کچھ دن اینے آبائی مدرسہ میں درس و تدریس کے فرائض انجام دے کرایے استاد ومر بی بڑے بھائی کے مشورہ سے مسجد اکبر آبادی میں تشریف لے آئے تاکہ یہ تاریخی مسجد (تعمیر کردہ زوجہ شاہ جہاں نواب اعزاز النساءعرف اكبر آبادي بيكم، س تعمير ١٦٥٠ء) آباد ہوجائے۔ شاہ صاحب نے اینے تدریسی دور کے آغاز ہی میں موضح قر آن کی تصنیف کاکام الہام اللی کے مطابق شروع کر دیا تھا۔ مولانا ابوالکلام آزاد نے جالیس سال کے قول پرتعجب کا اظہار كياہے كه اس ميں جاليس سال خرچ ہونے كي بات تھى؟ مولانانے دراصل شاہ صاحب کے ترجمہ قر آن کو محض ایک عام تصنیف کے درجه کی چیز مجھا حالا نکہ اگر اس حقیقت کو سامنے رکھا جائے کہ شاہ صاحب نے عربی فارسی تفسیروں کے گہرے مطالعہ کے ساتھ آیات قرآنی کے پوشیدہ اشاروں کو سمجھنے کے لئے قوت شفی سے بھی کام لیااور جب ار دُوز بان بقول مولانا آزاد گشنیوں چل رہی تھی اس وقت نهایت دل کش اور پامحاوره (مندی، مندوستانی)ار دومیں قر آن

کریم کے تمیں پاروں کا مکمل ترجمہ کیا اور تفییری فوائد لکھے تو اس میں حال حالیں سال کی مدت پر اظہار تعجب کی تنجائش نہیں رہتی، کام بہر حال کام ہے، پھر اتناجامع اور مکمل؟

مولانا آزاد کے اس مکتوب پرراقم نے محاس موضح قرآن میں مکتوب پرراقم نے محاس موضح قرآن میں مکتوب کی مخرور یوں کو واضح کیا ہے اور اس مکتوب کی مخرور یوں کو واضح کیا ہے (مگا تیب ابوالکلام آزاد صفحہ ۱۹۷ ار دواکیڈمی سندھ کراچی) مولانا نے اس مکتوب (بنام خواجہ عبدالحمید لاہوری) میں یہ محلی لکھا ہے کہ شاہ صاحب نے اپناتر جمہ سیداحمہ بریلوی کے اصرار پر

ت حامیہ کہ ماہ معاصب ہے ، چار بھہ سیدہ مد بر ہوں ہے اسر الرپر تخریر کیا، حالا نکہ بیہ بات تاریخی طور پر ضیح نہیں ہے کیونکہ سید صاحب کی پیدائش (۱۲۰۱) ہجری کی ہے اور شاہ صاحب کا ترجمہ ۱۲۰۵ میں مکمل ہوا، یہ تاریخ موضح قر آن کے الفاظ ہے تکلتی ہے، سید صاحب شاہ صاحب کی خدمت میں اس وقت پہنچ جب ان کی عمر شریف کم و بیش (۱۸) سال تھی۔

حقیقت بیہ ہے کہ شاہ صاحب نے کسی خارجی تحریک پر ترجمہ قر آن تر تیب نہیں دیا بلکہ یہ خالص الہامی تحریک تھی جس نے آپکو ایٹ آبکو ایٹ آبائی مدرسہ سے الگ کر کے دوسری مسجد کے گوشہ کریاضت و عبادت میں پہنچایا۔

خارجی تحریک و ترغیب کی اگر ضرورت تھی تو وہ آپ کے استاد

ومر بی بڑے بھائی صاحب کی طرف سے ہوتی۔

سید احمد صاحب بریلوی اور مولانا اساعیل صاحب شهید توشاه صاحب کے خصوص تربیت یافتہ تھے اگر چہ شاہ صاحب فطری طور پر اہل محبت میں سے تھے مگرانہوں نے اپنے والدکی تحریک اصلاح کے لئے عملی جدوجہد کرنے والے دو شاگرد تیار کئے کیونکہ امت کی اصلاح کے لئے جس انقلابی تحریک کی ضرورت تھی اپنی روحانی قوت سے اس کا نظام کرنا بھی شاہ صاحب کی ذمہ داری تھی۔

پھر شاہ عبدالقادر ؓ کی روحانی اور عرفانی حیثیت کومسلم مانے والے آپکے پرور دہ بھیتج، شاگر داور داماد کے اصلاحی نظریات کوشاہ عبدالقادر صاحب کے ناپسندیدہ نظریات کیسے کہہ سکتے ہیں؟

جس ولی کامل کے کشفی اور الہامی ادر اک کا یہ حال ہو کہ وہ ایک نظر میں سنی اور شیعہ چہروں کو پہچان جاتا ہو اس نے اپنے پرور دہ سبجتنجے کے مستقبل کی ایک جھلک پندرہ ہیں سال کے لیے عرصہ میں بھی نہ دیکھی۔ ؟ یہ ہات سمجھ میں آنے والی نہیں۔

آمين بالحبر!

مولانا شہید نے جب دلی میں آئکھیں کھولیں تواس مرکزی شہر میں فقہی اختلافات میں بڑی شدت دیکھی۔ کوئی اہل حدیث مسلمان اگر حفیوں کی مسجد میں بلند آواز سے

ہمین کہتا تواہے مسجد سے نکال دیاجا تا تھا۔

شاہ شہید نے ایک مسنون تعل (اگر چہ ایک امام کے نزدیک وہ مرجوح ہے) کے ساتھ بیگتاخی دیکھ کرخو دبھی بلند آواز سے آمین کہنی شروع کروی اب کس کی مجال تھی کہ مولانا شہید علیہ الرحمہ کو مسجد سے باہر نکالتا، مولانا فرماتے تھے، میں نبی علیقہ کی سنت کوزندہ کررہا ہول، لوگول نے ان کے چچاشاہ صاحب سے شکایت کی، شاہ صاحب نے ان سے کہا اساعیل! ایک سنت تو زندہ ہے یعنی آمین بالسر فاموشی کی آمین) پھر دوسری سنت کوزندہ کرنے کا کیا مطلب؟

مولانا شہیداس کاجواب دیتے۔ پچاصاحب! جب سنت کی تو بین ہورہی ہو تواس پڑمل کرنا بھی سنت کوزندہ کرناہے اور اس کا ثواب حدیث نبوی کے مطابق شوماشہیدوں کے برابرہے۔

حضرت شاہ صاحب اس معقول جواب پر خاموشی اختیار کر لیتے۔ مولاناشہید کے اس عمل سے وہ تشددختم ہو گیااور پھر مولانا نے بھی وہمل چھوڑ دیا۔

#### قوتِ كشف!

نشه بلانے والی عورت!

امیر الروایات میں لکھاہے کہ قاضی حوض دتی کی ایک نشہ پلانے والی عورت نے شاہ صاحب کی خدمت میں حاضر ہو کر د کان کی برکت

کیلئے ایک تعویذ مانگا، اس وقت شہر کے علماء مجلس میں بیٹھے تھے، شاہ صاحب نے اس عورت کوایک تعویذ دیدیااور ساتھ ہی ہے ہدایت کر دی کہ جب تیری د کان چل جائے تو تواس تعویذ کوواپس کر دیجیو۔ سیجھ عرصہ کے بعد وہ عورت شاہ صاحب کی خدمت میں حاضر ہوئی اور وہ تعویذ پیش کر دیااور کافی مٹھائی بھی حاضر خدمت کی۔ اتفاق سے اس و فت بھی وہ علماء شہر موجو دینھے، شاہ صاحب نے وہ تعویذ کھولااور علماء کویژه کرسنایا،اس میں لکھاتھا" جن لوگوں کی قسمت میں بھنگ پینالکھاہے وہ اس عورت کی دکان سے بھنگ پیا کریں "۔ علماء کرام کے دل میں جو خیال پیدا ہوا تھاوہ دور ہو گیا پھر فرمایا، مسجد سے باہر حار چٹائیاں بچھادی جائیں،خدام نے حکم کی تعمیل کی، چند من میں جارسادھو شاہ صاحب کے پاس آئے، شاہ صاحب نے ان سادھووں کومسجد کے باہر بٹھانے کا حکم دیااور اس عورت کی لائی ہوئی مٹھائی ان کے سامنے رکھوادی اور پھرعلماء کرام کی طرف تو جیکر کے فرمایا۔ ''مال حرام بود کہ جائے حرام رفت''

### مسجد میں جو تیاں چوری نہیں ہوتی تھیں!

شاہ صاحب کی مسجد میں دوسری مساجد کی طرح جو تیاں چور بی نہیں ہوتی تھیں ،اس کی وجہ ریتھی کہ شاہ صاحب ہدایت فرماتے تھے کہ لوگ اپنی جو تیاں باہرا تاراکریں۔

ایک دن لوگوں سے کہا کہ ہماری مسجد سے جو تیاں اسلئے چوری نہیں ہوتیں کہ ہم لوگوں سے جو تیاں باہر اتر دادیتے ہیں اور بیکہدیتے ہیں کہ انہیں اپنی ملکیت سے خارج کر دو، چونکہ چوروں کی قسمت میں حلال روزی نہیں ہوتی اسلئے وہ جو تیاں نہیں چراتے،

#### نيجايا عجامه!

شاہ صاحب کی تبلیغ وتربیت کاطریقہ بڑا عجیب تھا، ایک روز مجلس وعظ میں ایک شخص کا پاجامہ مخنوں سے نیچا دیکھا، جب وعظ ختم ہو گیا تواسے اپنے حجرہ میں بلایااور اس سے فرمایا، میاں! ذراد بکھنا میر ا پاجامہ مخنوں سے نیچے ہوجا تا ہے یہ فرمایااور کھڑے ہوگئے وہ شخص پاجامہ مخنوں سے نیچے ہوجا تا ہے یہ فرمایااور کھڑے ہوگئے وہ شخص سمجھ گیااور بولا، حضرت! میں سمجھ گیا آئندہ احتیاط رکھوں گا۔

#### شاه صاحب كاخواب!

شاہ صاحب نے بچپن میں خواب دیکھا کہ مجھ پر قرآن کریم نازل ہورہا ہے، بڑے بھائی شاہ عبدالعزیز سے شاہ صاحب نے اپنا خواب بیان کیا، شاہ صاحب نے فرمایا، نبوت ختم ہو چکی ہے اس خواب سے معلوم ہو تا ہے کہ تم سے خداتعالی قرآن کی وہ خدمت لے گاجو رہتی دنیا تک قائم رہے گی۔

(نزهة الخواطر)

#### عذاب قبراهاليا كيا!

مولانا محمطیب صاحب نے اپنی کتاب عالم آخرت میں لکھا ہے کہ جس دن حضرت شاہ صاحب سپر د خاک کیے گئے اس دن شہر کے تمام مردوں سے عذاب قبراٹھالیا گیا ہے عالم برزخ میں شاہ صاحب کا اعزاز تھا۔ سردوں سے عذاب قبراٹھالیا گیا ہے عالم برزخ میں شاہ صاحب کا اعزاز تھا۔

### مسجداكبر آبادي!

اییا معلوم ہو تا ہے کہ مسجد اکبر آبادی شاہ صاحب کے وصال کے بعد بھی تعلیم وتر بیت کا مرکز بنی رہی، اور جب اس علاقہ میں واقع خانم کا بازار ہے ہے میں برباد کیا گیااس وقت یہ پختہ اور شاندار مسجد بھی انگریزوں نے مسمار کر دی تاکہ مسلمانوں کا پی ظیم مرکز بالکل بے نشان ہو جائے۔

#### تراو تح کی رکعات!

شاہ عبدالعزیز صاحب ماہ رمضان کے ۲۹ یا۔۳۴ روزوں کا انداز اپنے بھائی شاہ عبدالقادر صاحب کے ایک پارہ یاسوا پارہ تراوی کا کے اندر پڑھنے سے لگایا کرتے تھے۔

شاہ صاحب آگر پہلی تراو تکے میں ایک پارہ پڑھتے تو آپ فرماتے اس ماہ رمضان کے پورے تمیں روزہ ہوں گے اور اگر سواپارہ پڑھتے تو یہ فرماتے کہ اس رمضان کے ۲۹روزہ ہوں گے۔

## مشكلات موضح قرآن

اور مولانا شبیراحمد صاحب عثانی علیه الرحمه کے تفییری حواشی حضرت شخ الهند مولانا مجود حسن علیه الرحمه نے حضرت شاہ عبدالقادر صاحب محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیه کے ترجمہ قرآن (موضح قرآن) کے مشکل الفاظ کی جگہ ار دو کے آسان الفاظ استعال کر کے موضح فرقان (س ۱۳۳۱ھ مطابق ۱۹۱ء) کے نام سے ار دو ترجمہ تربیب دیااور اس پر بچھ تفییری حاشیہ تحریر فرمایا۔

تفسیری حاشیہ کا باقی کام آپ کے شاگر د خاص مولانا شہیر احمد صاحب عثانی علیہ الرحمہ نے کلمل کیا۔ موضح فرقان ۱۳۳۳اهجری بھی تاریخی نام ہے۔ یقسیری حاشیہ کہاں تک حضرت شخ الہند کا تحریر کردہ ہے؟ اس کی کوئی تصریح نہیں ملتی، البتہ مولا ناعثانی کے ایک تفسیری حاشیہ آیت (۳۲) سورہ النجم میں ۱۰۰ کے سیمعلوم ہوتا ہے کہ حضرت شخ الہند نے سورہ نساء آیت (۳۱) کا تفسیری حاشیہ تحریر فرمایا، جو گناہ کبیرہ اور گناہ صغیرہ کی بڑی جامع بحث پر مشمل ہے۔ فرمایا، جو گناہ کبیرہ اور گناہ صغیرہ کی بڑی جامع بحث پر مشمل ہے۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ سورہ بقرہ ہے بارہ والحصنات (۵) کے ابتد ائی دورکو عات تک کے حاشیہ کی نسبت شخ کی طرف بھینی ہے۔ ابتد ائی دورکو عات تک کے حاشیہ کی نسبت شخ کی طرف بھینی ہے۔ مولانا عثانی نے شاہ صاحب کے تفسیری فوائد کی تسہیل و تفہیم کو مولانا عثانی نے شاہ صاحب کے تفسیری فوائد کی تسہیل و تفہیم کو مولانا عثانی نے شاہ صاحب کے تفسیری فوائد کی تسہیل و تفہیم کو مولانا عثانی نے شاہ صاحب کے تفسیری فوائد کی تسہیل و تفہیم کو مولانا عثانی نے شاہ صاحب کے تفسیری فوائد کی تسہیل و تفہیم کو مولانا عثانی نے شاہ صاحب کے تفسیری فوائد کی تسہیل و تفہیم کو مولانا عثانی نے شاہ صاحب کے تفسیری فوائد کی تشہیل و تفہیم کو مولانا عثانی نے شاہ صاحب کے تفسیری فوائد کی تشہیل و تفہیم کو مولانا عثانی نے شاہ صاحب کے تفسیری فوائد کی تشہیل و تفہیم کو میں مولانا عثانی نے شاہ صاحب کے تفسیری فوائد کی تسہیل و تفہیم کو مولانا عثانی نے شاہ صاحب کے تفسیری فوائد کی تسہیل و تفہیم کو مولانا عثانی نے شاہ صاحب کی تفسیری فول کی مولانا عثانی نے شاہ صاحب کے تفسیری فول کی کوئی کی مولانا عثانی نے شاہ صاحب کی تفسیری فول کی کا مولانا عثانی نے مولانا عثانی نے شاہ صاحب کی تفسید کی تفسیری فول کی کی خوائد کی تفسید کی تفسید کی تعلیل کی تعل

پیش نظرر کھا، حضرت علامہ مولاناانور شاہ کشمیری شخ الحدیث دار العلوم دیوبند کا مشہور قول ہے کہ اگر شاہ عبد العزیز صاحب محدث دہلوی کی تفسیر عزیزی مکمل ہوجاتی تو جہاں تک ایک انسانی کو شش کا تعلق ہے یہ تفسیر ایک مکمل تفسیر ہوتی۔

شاہ عبدالقادر صاحب کی تفییر کے بارے میں فرماتے ہے کہ تفییر کی بڑی بڑی کتابوں میں جو تفییر کی نکات ولطا کف نہیں ملتے وہ شاہ عبدالقادر صاحب کے فوا کد میں ملتے ہیں، البتہ ان فوا کد میں بعض مقامات نہایت اغلاق واختصار رکھتے ہیں، اب ہمارے مولانا شبیر احمد عثانی تفییر پر کام کررہے ہیں اور اس میں شاہ صاحب کے فوا کد کی شرح کردہے ہیں۔

بیاہم کام مکمل ہو گیا تو یہ مشکل دور ہوجائے گی۔
الحمد للہ! مولا ناعثانی کی بیہ ہم تفییر ہمارے سامنے ہے۔

یہ تفییر عثانی (جدید ایڈیٹن مطبوعہ سعودی عربیہ) ایک مخضر تفییر کے حد تک ایک اہم اور کامیاب تفییر ہے جس میں مولانا نے اپنے تحقیقی ذوق کو علمی زبان میں پیش کرنے کے باوجود اردو زبان کی سلاست اور سہولت کا بڑی حد تک خیال رکھا ہے۔

زبان کی سلاست اور سہولت کا بڑی حد تک خیال رکھا ہے۔

مولانا عثانی نے اپنے تشریحی حواشی میں موضح قرآن (ترجمہ موفائی نے اپنے تشریحی حواشی میں موضح قرآن (ترجمہ وفوائد) کے علمی اور تفییری اشارات کی وضاحت کا کام بڑی حد تک

پوراکیا مگر پھر بھی یہ نہیں کہاجا سکتا کہ موضح قر آن دل کشی اور روح پروری کے جو نکات ولطا کف اپنے اندرر کھتا ہے انہیں بے نقاب کرنے کاحق ادا ہو گیا۔

کونکہ شاہ صاحب کے تغییری فوائد کی شان توبیہ ہے۔
حسن کلام کھنچے کیوں کر نہ دامن دل
اس کام کو ہم آخر محبوب کر چکے ہیں (میرتقی میر)
مولانا عثانی نے اپنے حواشی میں ایک مستقل تغییر لکھنے کاارادہ
طاہر کیا ہے اور ضرور کی تشریحات کو اس تغییر کے حوالہ کر دیا ہے
مولانا عثانی " اپنے اس ارادہ کو پور اکرنے کا موقعہ نہ پاسکے ایک تو
مولانا صحت کے اعتبار سے بہت کمزور سے ادر ساتھ ہی مزاج کے
اعتبار سے انتہائی نزاکت ولطافت کے مالک تھے۔

اس کے علاوہ مولانا مرحوم جب اپنے فوائد کی جمیل سے فارغ ہوئے تواس وفت ملک سیاسی کش مکش سے دوچار تھااور بیہ کش مکش ملت اسلامیہ کی موت وحیات کی کش مکش بن گئی تھی، یہ ۱۹۳۱ء کادور تھا۔

ممکن نہیں تھا کہ مولا ناعثانی جبیبا تاریخی انسان صاحب علم اور صاحب خطابت اس طوفان سے اپنے آپکو کنارہ رکھتا۔ چنانچہ مولانااس بھنور میں پھنس گئے۔

کے سانس بھی آہتہ نازک ہے بہت کام آفاق کی اس کارگہہ شیشہ گری کا پھر حضرت علامہ مرحوم پاکتان میں اسلام کے سای اور خلافتی نظام کے قیام کی جدوجہد میں مشغول ہو گئے اور ایک بنیادی تجویز ( قرار داد مقاصد ) منظور کراکر اس ملک کو منزل مقصود کی لائن پر لگادیا، مگر آج تک منزل مقصودا تنی ہی دور ہے جنتی اس وقت تھی۔ لَعَلَّ الله يُحُدِثُ بِعُد ذالكَ امراً ع کہتے ہیں برگ گل تو چن سے نکل گئ اے عندلیہ تو نہ چمن چے م گئ حضرت شیخ الہند کی جماعت کے صرف ایک بزرگ اس طوفان سے بچے رہے کیونکہ اللہ تعالی کو ان کی علمی اور تربیتی ملاحیتوں کو امت کی تعلیم وتربیت کے لئے وقف رکھنے کا فیصلہ کر ر کھاتھا۔ اور وہ مولانااشر ف علی تھانوی علیہ الرحمۃ تھے۔ مولانا عثانی کی تاریخی حیثیت کا یہ پہلو کم اہم نہیں ہے کہ مولاناعثانی ہی شخ الہند کے وہ شاگر در شید تھے جنہوں نے شخ کا خطبہ صدارت اور آخری پیغام جمعیة علماء مند کے دوسرے اجلاس (۱۹۲۰) میں شخ کی طرف سے براھا کیونکہ شخ علیل تھے۔ مولانا عثمانی نے دار العلوم دیوبند کے صدر اهتمام کا منصب

سنجالنے کے بعد دارالحدیث میں صبح کی نماز کے بعد درس تفسیر کا شروع كباتھا۔

یہ ناچیز دورہ حدیث کا طالب علم تھا، مولانانے صرف بسم اللہ کی تفسیر میں ایک مہینہ لگادیا تھااور پھر بھی فرمایا تھا کہ انجمی اس آپیت كريمه كى تفيير كے بہت ہے كوشے بيان كرنے رہ گئے ہيں۔ یہ سلسلہ غالبًا ایک مہینہ تک قائم رہااور پھرطلباء کے شدید اصر ار کے باوجود مولانامر حوم اس اہم کام کے لئے وقت نہ نکال سکے۔ مولانام حوم نے اپنی تفسیر کے دوران پیہ فرمایا تھا کہ دعاء کرو کہ میرے ذہن میں ایک مفصل تفسیر کاجو خاکہ ہے وہ تحریر میں آجائے۔ آج جب مولانا عثانی کی گرال قدر تفسیر غور و فکر کے ساتھ یر حی جاتی ہے تو تفسیر قرآن کے طالب علم ذہنی آسودگی کے ساتھ سیچھ تشکی بھی محسوس کرتے ہیں۔

تشنگی کی مثال دیکھئے کتنی باریک ہے۔

مولانا نے سورہ توبہ (۱۲۰) کے تشریحی حاشیہ میں ابن کثیر کے عربی زبان کے ایک اشارہ کوار دو کے ان الفاظ میں نقل کیا۔ "خرچ كرنا،ميدان طيكرنا،خودمل صالح اور اختياري افعال ہيں، اسى كئے يہاں إلّا تُحتِبَ لَهُم فرمايا، كذشته آيت كى طرح إلّا تُحتِبُ كَهُم بِهِ عَمَلُ صَالِحُ نَهِين فرمايا\_ (نبه عليه ابن كثير ترجم ٢٥١٧) 11

ای طرح کا خضار جگہ جگہ نظر آتا ہے۔ بہرحال پیش نظرمقالات ایک طالب علم کے غور وفکر کا حاصل ہیں۔ خدانخواسه تنقيد وتعاقب كي گتاخي كار تكاب نہيں۔ بلكه اس ناچیز کا مقصد سے کہ علماء کرام علامہ عثمانی علیہ الرحمہ کے چھوڑے ہوئے کام کی طرف متوجہ ہوں اور مولانانے جو ذمہ داری اپنے بعد والول پر عائد کی ہے اسے پور اکرنے کی کوشش کریں۔ بزار دسته گل راجهانیان بردند منوز ایل چمن از رنگ وبونه شدخالی ہمیشہ گری ہے خانہ فلک باقی است بزار جام شكست وسيونشد خالى پیش نظر کتاب میں اس سلسلہ کے مرتب شدہ مضامین میں ہے چند مضامین پیش کئے جارہے ہیں یہ ناچیز عمر طبعی کی کمزوری کے باوجود بتوفیق الہی محنت کررہاہے اور اہم مقامات کی توفیح ور تیب میں مصروف ہے اور کافی کام ہوچکا ہے۔ دعاء ہے کہ حضرت حق تعالی اس تحقیقی کام کو مکمل کرادے اور وہ اہم تفیری تحقیقات طبع ہوکر اہل علم کے ہاتھوں میں پہنچ جائیں۔ آمین اخلاق حسين قاسمي د ہلوي ٢ جولائي ١٩٩٩ء

# شاہ عبدالقادر صاحب کے کشفی اور روحانی اجتہادات

وترى الملئكة حافين مِنُ حَولِ العَوشِ يسَبِحونَ بِحَمْدِرَبهم وقضِى بينهم بِالحقِ وقيلَ الْحَمدللِه رَبِ العالَمين(سورة زمر: ۵۵)

قیامت کے دن جب حضرت حق تعالی مخلوق کے حساب کتاب کے لئے عدالت انصاف شروع کرے گا تو اس وقت اے مخاطب! تو دیکھے گا کہ تخت عدالت کے گرد ملا نکہ مقربین حلقہ باندھے ہوئے اچ پروردگار کی حمد و ثنا کررہے ہیں اور مخلوق کے اعمال کا فیصلہ کیا جارہا ہے اور اس عدل وانصاف پر ہر طرف سے جوش و خروش کے ساتھ خدا کی حمد و ثناکی صدا کیں بلندہورہی ہیں۔ وَ اَشُر قَتِ اُلار ص بنور رَبها وُ و ضع الکتاب و جائی بالنبیین والشہداء و قصنی بینهم بالحق و هم لا کیلمون و و قیم لا کیلمون و و قیم کی نظمون و و قیم کی نفیس ما عملت و هو اعکم بما یفعلون (سورہ زم : ۵)

و ما کم مطلق جب عدالت قائم کرنے کیلئے نزول اجلال فرمائے گا تو زمین محشر خدا کے نور سے روشن ہوجائے گی اور کتاب اعمال

سامنے رکھ دی جائے گی اور انبیائے کرام اور گواہ پیش ہوں گے اور
لوگوں کے در میان حق وانصاف کے ساتھ فیصلہ کیاجائے گا اور کسی
کے ساتھ زیادتی نہیں کی جائے گی اور ہرنس کو اس کے اعمال کا پورا
پورا بدلہ دیاجائے گا اور وہ اعلم الحا کمین خو د بھی خوب جانتا ہے جو بچھ وہ
کر رہے ہیں۔

جمہور علائے تفییر نے سور ہُ زمر کی آخری آیت (24) کی تفییر یہی کی ہے جو آیت (40) کے مطابق ہے۔ لیکن حضرت شاہ عبدالقادر محدث دہلوی علیہ الرحمہ نے آیت (20) کے ترجمہ اور تفییر میں اپنے خدادادفہم سے کام لیا ہے اور "قُضِی بَیننَهم" کی ضمیر "هُم" کامر جع ملائکۃ اللہ کو قرار دیا ہے، شاہ صاحب کاتر جمہ ہے۔ "هُم" کامر جو ملائکۃ اللہ کو قرار دیا ہے، شاہ صاحب کاتر جمہ ہے۔ "اور تو دیکھے فرشتے گھر رہے ہیں عرش کے گرو، پاکی ہو لئے ہیں اپنے رب کی خوبیاں اور فیصلہ ہوا ہے ان میں انصاف کا اور یہی بات ہوئی کہ سب خوبی ہے اللہ کو جو صاحب ہے سارے جہان کا"۔ بات ہوئی کہ سب خوبی ہے اللہ کو جو صاحب ہے سارے جہان کا"۔ اس آیت پر تفییری حاشیہ ہیہ ہے:

"فرشتوں میں فیصلہ یہ کہ ہر ایک اپنے قاعدے پر ایک تدبیر بولتا ہے پھر اللہ تعالی ایک کی بات جاری کر تا ہے، وہی ہوتی ہے حکمت کے موافق، یہ ماجرااب بھی ہے اور قیامت میں بھی"۔ شاہ صاحب قضاء کو فرشتوں کی طرف منسوب کر کے اور اسے

د نیااور آخرت دونوں سے متعلق کرکے کیا کہنا چاہتے ہیں؟اس کا جواب بڑا پیجیدہ ہے۔

اس سلسلہ میں پہلے ایک واقعہ پیش کیا جاتاہے، مولانا محر یوسف صاحب بنوری مرحوم کے ایک شاگردنے بتایا کہ مولانا بنوری نے درس حدیث کے دوران اپنے استاذ حضرت مولانا انور شاہ صاحب کشمیری کے بارے میں فرمایا:

شاہ صاحب مظفر گڑھ (پنجاب) آئے ہوئے تھے، کسی نے شاہ صاحب سے سوال کیا کہ حضرت کون سی تفسیر قرآن بہتر ہے؟ مولانانے فرمایا:

اگر تفسیر عزیزی مکمل ہو جاتی تو انسانی مقدور میں جتنی تفسیر ممکن تھی اس کاحق تفسیر عزیزی ہے اداہو جاتا، پھر فرمایا:

عربی کی بیسیوں تغییروں کے مطالعہ سے قرآن کریم کی جو مشکل بات سمجھ میں نہیں آتی وہ شاہ عبدالقادر صاحب کی موضح قرآن سے حل ہو جاتی ہے گر شاہ صاحب کے ہاں ایمال واختصار بہت ہے۔اب مولانا شبیراحم عثانی، شاہ صاحب کے تغییری فوائد کی وضاحت کررہے ہیں اگر فوائد عثانی مکمل ہوگئے تو بہت مفید ہوں سے

الحمدللد تفيير عثاني جارے سامنے ہے جو اپنے دائرہ میں ایک

اہم تفیر ہے۔ مولانا عثانی مرحوم نے اس بات کاالتزام نہیں کیا کہ اپنے حواثی میں شاہ صاحب کے فوائد کاحوالہ دیں، البتہ کہیں کہیں مولانامر حوم شاہ صاحب کاحوالہ تحریر کردیتے ہیں، اور اکثر جگہ شاہ صاحب کے فوائد کر یہ کردیتے ہیں، اور اکثر جگہ شاہ صاحب کے فوائد کواپنی شستہ تحریر میں سمودیتے ہیں۔

پھراس کے ساتھ ایک مشکل یہ پیش آتی ہے کہ شاہ صاحب کے علمی اجتہادات پر ایک جید عالم بے جھجک قلم اٹھا تا ہے گر شاہ صاحب کے علمی اجتہادات پر قلم اٹھاتے ہوئے اسے جھجک محسوس صاحب کے کشفی اجتہادات پر قلم اٹھاتے ہوئے اسے جھجک محسوس ہوتی ہے، علمی احتیاط اسے مختاط کردیتی ہے۔

بوے شاہ صاحب کی صاحب علم و فضل اولاد میں شاہ عبدالقادر صاحب کور وحانی نسبت و فضیلت کاجو مقام حاصل ہے بقول مشہور نقشبندی بزرگ مولانا فضل الرحمٰن سنج مراد آبادیؓ، شاہ ولی اللہ کہ بیہ چھوٹے صاحبزادے اس میں منفر دہیں۔

مولاناعثمانی رحمۃ اللہ علیہ کو بھی بیہ مشکل پیش آئی،اس کی ایک مثال سور وُز مرکی آیت (۷۵) کی تفسیر ہے۔

اس آیت کا تفیری حاشیہ جب مولانا عثانی کے سامنے آیا تو مولانا نے اس پر حسب دیل تشریکی فائدہ لکھا:

(مولاناجمہور کی تفیر نقل کر کے لکھتے ہیں)

عموماً مفسیرین نے آیت کا بہ ہی مطلب بیان کیا ہے لیکن

حضرت شاہ صاحب نے آیت کو حالت راہنہ پر حمل کیااور "قضِی بینہم" کی ضمیر ملائکہ کی طرف راجع کی ہے وہ لکھتے ہیں:

"فرشتوں میں فیصلہ یہ کہ ہرایک فرشتہ (ملا اعلیٰ میں) اپنے قاعدے سے ایک تدبیر بولتا ہے ( کما یشیر الیہ إختصام الملا الأعلیٰ و تفصیلہ فی حجة اللہ البالغه) پھر اللہ تعالی ایک کی بات جاری کرتا ہے وہی ہوتی ہے حکمت کے موافق، یہ ماجرا اب بھی ہے اور قیامت میں بھی "۔

مولانا شبیر احمد عثانی علیه الرحمه ایک محدث تھے اس کئے مرحوم نے اس کشفی اجتہاد کے محض حوالہ پر اکتفا کیااور یہ بات بھی مولانا عثانی کے وسیع ترین مطالعہ اور شخفیقی ذوق کی دلیل ہے،البتہ اس کشفی اور روحانی فائدہ کی وضاحت کرنے سے گریز کیااور یہ ایک محدث کے مشن کااثر تھا،جواحتیاط جا ہتا ہے۔

حضرت مولانا احمد سعید صاحب دہلوی اپنے حاشیہ کشف الرحمان میں بھی کہیں شاہ صاحب کے فوائد نقل کر دیتے ہیں لیکن شاہ صاحب کے مشکل اور عمیق فوائد سے گزر جاتے ہیں، انہیں ہاتھ نہیں لگاتے۔

مولاناعثمانی کے تشریحی نوٹ میں ایک لفظ" حالت ِ راہنہ"کا آیا ہے،غالبًا یہ کتابت کاسہوہے جومدینہ اخبار کے ایڈیشن میں بھی ہے اور

سعودی عرب کے ایڈیشن میں بھی۔

یہ لفظ غالبًا" حالت روحانیہ" ہے لیعنی شاہ صاحب کی توجیہ کا تعلق روحانی عالم کے حالات سے ہے۔

مولانانے ججۃ اللہ البالغہ کی جس بحث کاحوالہ دیاہے، وہ حسب سہے:

شاہ ولی اللہ نے ملا اعلی کے عنوان کے تحت پہلے سور ہُ مومن کی آیات(۷ تا۹) نقل کی ہیں۔

ٱلَّذِينَ يَحُمِلُونَ الْعَرْشِ وَمَنْ حوله. الآية

لیعنی جو ملائکہ عرش کواٹھائے ہوئے ہیں وہ خدا کی حمد و ثنا کے ساتھاہل ایمان اور اہل تو بہ واستغفار کے حق میں دعا کرتے ہیں،اس کے بعد لکھتے ہیں:

اذا قضی الله تعالی الامر فی السماء ضربت الملائکة باجنحتها خضعانا لقوله کانه صلصلة علی صفوان فاذا فزع عن قلوبهم قالوا ماذا؟ قال ربکم قالوا الحق وهوالعلی الکبیر۔ یعنی جب اللہ آسان میں کوئی تھم جاری کر تاہے توملائکة اللہ پر خوف وخشیت طاری ہو جاتی ہے، اس تھم میں آواز حق کی مثال جیسے کسی چٹان پر چوٹ پڑنے سے جھنجاہٹ ہوتی ہے اور اس کے جسے کسی چٹان پر چوٹ پڑنے سے جھنجاہٹ ہوتی ہے اور اس کے دب جانے کے بعدوہ آواز سمجھ میں آتی ہے۔

یعنی آواز حق کے جلال وجروت کے اثرات جب کم ہوجاتے ہیں تو پھر حکم الہی کا مطلب سمجھ میں آتا ہے۔

اس وقت ملائکۃ اللہ ایک دوسرے سے کہتے ہیں کہ حق تعالی نے کیا تھم جاری کیا؟وہ کہتے ہیں کہ اس کا تھم حق ہے اور وہ بہت بلند وبرترہے۔

اس کے بعد شاہ صاحب نے لکھاہے کہ خداکا تھم اور ملا تکۃ اللہ کی تنبیخ درجہ بدرجہ اوپر سے آسان اول تک پہنچتی ہے اور ملا تکۃ اللہ جو کار کنان قضاء وقدر ہیں اس کی تغییل میں لگ جاتے ہیں۔

حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں کہ ملائکہ 'رحمت کی دعائے مغفرت اور دعائے رحمت کا اثر دنیا کے اندر اس صورت میں ظاہر ہوتا ہے کہ لوگوں کے دلوں میں نیکیوں کا شوق پیدا ہوتا ہے اور برائیوں سے نفرت پیدا ہوتی ہے اور لوگوں کے دلوں میں علومِ خیر کا فقش قائم ہوتا ہے۔

شاہ صاحب نے ملائکہ مقربین کی مجلس اعلی کے اس مادی عالم پر اثرات کی وضاحت کرنے کے بعد اختصام الملا ُ الاعلیٰ کی حدیث نقل کی ہے جو حسب ذیل ہے:

حديث إختِضام َ مَلاَاعَلَى!

انى قمت من الليل فتوضأت وصليت ماقدر لى

فنعست في صلاتي حتى استثقلت فاذا انا بوبي تبارك وتعالى مي احسن صورة فقال: يا محمداً قلت لبيك رب إقال فيم يختصم الملأ الاعلىٰ؟ قلت لا ادرى قالها ثلاثاً قال فرايته وضع كفه بين كتفى حتى وجدت برد انامله بين ثدى فتجلى لى كل شي وعرفت فقال: يا محمدا قلت لبيك رب! قال: فيم يختصم الملأ الاعلىٰ؟ قلت: في الكفارات، قال: وما هن؟

قلت: مشى الاقدام الى الجماعات والجلوس فى المساجد بعد الصلوات واسباغ الوضوء حين الكريهات، قال: ثم فيم؟ قال قلت: فى الدرجات، قال: وماهن؟ قلت: اطعام الطعام ولين الكلام والصلوة بالليل والناس نيام (جلد اورص٠١)

اس منامی کشف میں اللہ نتعالی نے حضور علیہ السلام کو ملا تکہ مقربین کے باہمی مکالمے کی صورت میں چندعبادات واعمال حسنہ کے اثرات سے آگاہ کیاہے، ایک سوال کررہا ہے، دوسرا جواب دے رہا ہے۔

حضور ً فرماتے ہیں کہ میں ایک رات اٹھا، و ضو کیا اور خداتعالی نے جس قدر تو فیق دی میں نے اسی قدر نماز نفل ادا کی، پھر میں سو گیا، اور جب میری نیند کی ہو گئی تو میں نے خواب میں خداو ندعالم کوایک حسین صورت میں دیکھا۔

حضرت حق نے فرمایا: اے محد! میں نے کہا، لبیک اے پروردگار، فرمایا ملائاعلیٰ میں کس بات پر بحث ہور ہی ہے؟

میں نے عرض کیا، مجھے نہیں معلوم، یہ گفتگو نین دفعہ ہوئی۔ پھر حضرت حق نے مجھ پراپنے نور کی بجلی ڈالی اور اس سے مجھ پر ملا تک کی گفتگو واضح ہوئی۔

پھر مجھ سے حضرت حق نے پوچھا، اے محمد ! اب شہبیں معلوم ہوا؟ میں نے جواب دیا: جی ہاں، فرمایا: کیا گفتگو تھی؟ میں نے عرض کیا: وہ گفار ات (برائیوں کو دور کرنے والی نیکیوں) کے بارے میں گفتگو کر رہے بتھے اور وہ گفار ات رہے ہیں:

(۱) جماعت کی نمازوں کے لئے مساجد کی طرف چلنا (۲) نماز کے بعد مسجد میں کچھ دیر بیٹھنا (۳) موسم کی سختی میں وضو کرنا، پھر فرمایا: اور کیا گفتگو تھی؟ میں نے عرض کیا: در جات بلند کرنے والی نکیوں کا تذکرہ تھا اور وہ (۱) بھو کے کو کھانا کھلانا (۲) نرم گفتگو کرنا اور (۳) جب لوگ سوتے پڑے ہوں تواس وقت نماز پڑھنا ہیں۔ اور (۳) جب لوگ سوتے پڑے ہوں تواس وقت نماز پڑھنا ہیں۔ شاہ عبدالقادر صاحب نے اس حدیث کی بیہ توجیہ فرمائی کہ ملا تکہ مقربین کے مابین نیکیوں اور عبادات کی فضیلت پر مکالمہ ہوا،

ان نیک اعمال میں سے جو نیک اعمال خداتعالیٰ کو پہند آئے انہیں خدا تعالی نے اپنی است کو تعالی نے اپنی است کو تعالی نے اپنی است کو آگاہ فرمادیں چنانچہ وہ اعمالِ خیر آج شریعت اسلامیہ میں شامل ہیں۔ دنیا میں تو اس کی ایک مثال حدیث اختصام ہے، اب رہا آخرت کا معاملہ تو اس کا علم اللہ تعالی ہی کو ہے کہ اس کی کیاصورت پیش آئے گی ۔۔۔۔شاہ صاحب نے اس پر روشنی نہیں ڈالی۔

### ماخذ بھی معلوم نہیں ہوسکا!

شاہ صاحب رحمۃ اللہ علیہ نے سورہ سبا آیت (۲۳) کی تفیر میں جو تفیری فائدہ تحریر فرمایا ہے وہ اتنا لطیف وعمیق ہے کہ اس کی تشریح اور اس کے ماخذ تک رسائی نہ علامہ عثانی مرحوم کی ہوئی اور نہ مولا نااحم سعید صاحب وہلوی کی۔ نہ کورہ نمبر آیت حسب ذیل ہے۔ وَلَا تَنفَعُ الشّفَاعَةُ عِنْدُهُ إِلّا لِمَنْ اَذِن لَهُ حَتیٰ إِذَا فَرَ عَنْ قلوبِهِمْ قَالُوا مَاذَا قَالَ رَبّكُمْ قَالُوا الْحق وَهُو الْعَلَى الْحَبِير ،

اس آیت کی تفسیر میں متفدمین علماء اور بعد والے متاخرین کے در میان اختلاف واقع ہو گیاہے۔

متقد مین نے احادیث صحیح کی روشنی میں جو تفسیر کی ہے اور اس میں ملائکۃ اللّٰہ کی جو تخصیص کی گئی ہے وہ حسب ذیل ہے۔ "خداتعالی کے سامنے سمی کی سفارش سمی کے کام نہیں آئے گی مگر اس طالب شفاعت کے کام آئے گی جس کی اجازت شفیع اور شافع کو خداکی طرف سے دے دی جائے گی-

یہاں تک کہ جب اجازت اللی اور اذن خداوندی کے نزول کے سبب ملائکۃ اللہ کے دلوں کے سبب ملائکۃ اللہ کے دلوں سبب ملائکۃ اللہ کے دلوں سے دور ہوجائے گی تووہ آپس میں ایک دوسرے سے پوچیس کے کہ خداکی طرف سے کیا تھم آیا تواس کے جواب میں فرشتے کہیں گے کہ خداکی طرف سے کیا تھم آیا تواس کے جواب میں فرشتے کہیں گے کہ خداکا تھم حق ہے اور دہ بلندو برتر ہے۔

مولانا تھانوی آپس میں پوچنے کی مصلحت بیان کرتے ہوئے کی مصلحت بیان کرتے ہوئے کی مصلحت بیان کرتے ہوئے کی صححے ہیں کہ بیہ پوچھنا ایسا ہے جیسے طالب علموں پر استاذکی تقریر کے وقت ایک رعب طاری رہتا ہے اور جب وہ رعب ختم ہوجاتا ہے تو ہیں میں ایک دوسرے سے پوچھتے ہیں کہ استاذنے کیا کہا حالا نکہ وہ سب ہی استاذکی تقریر کو سنتے ہیں۔

اس پیرائے میں خدا تعالی نے اپنے تھم اور وحی کے رعب ودہشت کا ظہارکیاہے۔

اس تفسیر کے مطابق حتی إِذَا فُرِعَ كاربط لاَتَنفَعُ الشَّفَاعَةُ کے ساتھ واضح نہیں ہوتا۔

دوسری تفسیر علاء متاخرین کی ہے، جس میں ان حضرات نے

لاتنفع الشفاعة كے عموم كے مطابق حتى اذا فزع ميں بھى عموم قائم ركھاہے، ملائكة الله كى شخصيص نہيں كى، وہ تفسير بيہ ہے۔
" يہاں تك كه جب شفيع اور طالب شفاعت كے دلوں سے خوف دور ہوجائے گا تووہ آپس ميں كہيں گے :

اس تفییر کے مطابق آیت کا مطلب یہ واضح ہو تاہے کہ جب قیامت کے دن کوئی سفارش کرنے والا کسی طالب سفارش کیلئے خداتعالی سے سفارش کرنے کی اجازت طلب کرے گا تو اجازت کی درخواست کرنے کے بعد شافع اور مشفوع دونوں نہایت بے چینی اور خوف ودہشت کے ساتھ جواب کا انظار کریں گے ، پھر جب او پر سے اجازت آجائے گی تو مشفوع شافع سے پوچھے گا کہ بارگاہ الہی سے کیا جواب آیا تو شافع جو اب دے گا کہ فیک جواب آیا اجازت مل گئ۔ جواب آیا اجازت مل گئ۔ خلیر کے مطابق حقی اِذا فزع کا لاتنفع الشفاعة کے حصہ سے کوئی ربط واضح نہیں ہو تا۔ لاتنفع الشفاعة کے حصہ سے کوئی ربط واضح نہیں ہو تا۔

شفاعت کے غیر مفید ہونے کے بیان میں عموم ہے اور اذا فزع کے حصہ میں احادیث سی مطابق خصوص پیدا ہو جاتا ہے، اس میں ربط پیدا کرنے کی مختلف تو جیہات علماء تفسیر سے منقول ہیں اسلسلہ میں حضرت شاہ صاحب رحمة اللہ علیہ نے دونوں تفسیر وں اور عموم فضوص کے در میان تطبیق دینے اور خصوص (مدائی ہے اللہ) اور عموم کے وقصوص کے در میان تطبیق دینے اور خصوص (مدائی ہے اللہ) اور عموم کے

درمیان ربط قائم کرنے کیلئے جو شفی اجتہادکیا ہے وہ یہ ہے، لکھتے ہیں۔

درمیان ربط قائم کرنے کیلئے جو شفی اجتہادکیا ہے وہ یہ ہے اولیاء ہے،

اولیاء انبیاء سے اور انبیاء ملا ککہ سے اور ملا ککہ کا حال رہے کہ جو فرمایا ہے

آگے شاہ صاحب نے ان احادیث کا مفہوم تحریر کیا ہے جن میں حکم الہٰی اور وحی الہٰی کے نزول کے وقت فرشتوں میں جو خوف ود ہشت طاری ہوتی ہے اس کا بیان ہے اور شاہ ولی اللّٰہ نے ملاً اعلی کی بحث میں اسے نقل کیا جو اویر فد کورہے۔

بحث میں اسے نقل کیا جو اویر فد کورہے۔

### اسناچيز کي رائے!

اس ناچیز کے خیال میں شاہ صاحب قر آن کریم (سور ہُ مو من آیات کے اور ۹) اور احادیث نبوی (شہادت ملا نکہ) کی طرف اشارہ کررہے ہیں اور بتارہے ہیں کہ

ملائکہ مقربین اور حاملین عرشِ الہٰی مستقل و ظیفہ کے طور پر اہلِ ایمان اور اہلِ توبہ کے حق میں دعاء مغفرت اور التجاء رحمت کرتے ہیں اور اس میں صرف آخری امت کی تحدید قصیص نہیں گی گئی بلکہ ہر امت کے مومن اور تائب شامل کئے گئے ہیں۔

اسی طرح احادیث میں آتا ہے کہ ملائکۃ اللہ اس امت کے عبادت گزاروں اور نمازیوں کی نماز کی شہادت خدا کے حضور میں پیش کرتے ہیں اور خاص طور پر صبح کی تلاوت و نماز کی گواہی واپس جا کر دیتے ہیں۔

حضرات انبیاء کرام اسی شہادت اور و ظیفہ استغفار کو اپنی اپنی امتوں کے حق میں شفاعت کے لئے پیش کریں گے۔

شفاعت چاہئے ہے یہی مراد معلوم ہوتی ہے ،اس سے زیادہ نہیں۔

### احاديث شهادت ملائكه!

ملائکہ کی شہادت کے سلسلہ میں قرآن کریم نے سورہ بنی اسرائیل (۷۸) میں فرمایا:

إِنَّ قُرِآنَ الْفَجْرِكَا نَ مَشْهُوداً

"بے شک قر آن پڑھنا فجر کاہو تاہے رو برو"

شاہ صاحب نے مشہو داکا ترجمہ روبرو کیاعام طور پر مفسرین کرام قرآن کے معنی نماز لے کر صبح کی نماز مراد لے رہے ہیں اور مشہود کا مطلب میر بیان کررہ ہے ہیں کہ صبح کی نماز کے وقت رات اور دن دونوں کے ملا تکہ جمع ہوتے ہیں۔رات کوڈیوٹی والے دن کی ڈیوٹی والے ملا تکہ کو چارج دیتے ہیں اور رخصت ہوجاتے ہیں اور بارگاہ الہی میں اس بندہ کی عبادت گزاری پر شہادت دیتے ہیں۔

یہ ہے مطلب ملا تکہ کی گواہی کا۔

فیشهدالله والملائکة لین صبح کی تلاوت (نماز صبح میں ہویا نماز کے باہر ہو) کے وقت خداوند عالم شہود ونزول فرما تاہے اور اس کے فرشتے بھی حاضر ہوتے ہیں۔

کفظی عموم کے لحاظ سے روبرو کے مفہوم میں دونوں شہادتیں شامل ہوگئی ہیں یعنی روبرواللہ کے اور روبرو ملائکہ کے - کیکن اس ناچیز کے خیال میں شاہ صاحب پہلی شہادت (خدا کے روبرو) کو ترجیح دے رہ ہیں کیونکہ روبرواور آمنے سامنے کی عظمت کا بہی پہلو عظیم ہے۔ ہیں کیونکہ روبرواور آمنے سامنے کی عظمت کا بہی پہلو عظیم ہے۔ خلام ہے کہ نزول اجلال الہی کے بعد ملائکہ کے نزول وشہود کی کوئی اہمیت یا تی نہیں رہتی۔

حدیث احسان میں عبادت کا کمال اسے قرار دیا گیاہے۔

ان تعبدالله کانك تراہ وان لم تكن تراہ فانه يراك شاعر نے اسى منزل كى ترجمانى كى ہے۔
وقت آل آمد كه من عريال شوم جسم بگذارم سراسر جال شوم يوئے جانال سوئے جانم ہے رسد يوئے جانال سوئے جانم ہے رسد يوئے بانم ہے رسد

عام مفسرین نے مشہور روایات کو دیکھا، امام ابن کثیر نے حضرت ابوالدرداء کی روایت میں فیشھداللہ کی زیادتی کی وجہ سے اسے آخر میں روایت کیا ہے گریہ بھی لکھا ہے کہ سنن ابوداؤد کی ایک روایت اس زیادتی کی تائید کررہی ہے۔

شاہ صاحب کے اس تفسیری اجتہاد پر مولانا عثانی گزرے مگر اس کی وضاحت پر پچھ تحریر نہیں فرمایا۔

البتہ صاحب روح المعانی کے اس صوفیانہ نکتہ پریہ فقرہ تحریر کیا کہ صبح کا وقت حضور قلب اور توجہ کی کیسوئی کا ہو تاہے یعنی مشہود سے اس طرف بھی اشارہ ہو تاہے۔

اسی طرح حضرت شخ الہند کے ترجمہ (موضح فر قان) میں بھی شاہ صاحب کا یہ لفظ (روبرو) موجود ہے اور مفتی محمد شفیع علیہ الرحمة کے سامنے یہ لفظ آیا مگر مفتی صاحب نے اس پر توجہ نہیں کی کیونکہ

مفتی صاحب نے معارف القرآن کو عوامی فہم کی سطح تک محدودر کھا،
یہاں تک کہ خود اپنے شخ حضرت تھانوی کی بیان القرآن کو بھی
صرف نقل کرناکافی سمجھااور مولانا تھانوی نے جن لطیف اشاروں
سے کام لیا تھاا نہیں بھی کھولناضر وری نہیں سمجھا۔

اس ناچیز نے محاس موضح قر آن کے نام سے سات سوصفحات کی ضخیم کتاب تر تیب دی اور اپنی کم علمی کے مطابق کافی غور وخوض کر کے شاہ صاحب کے ترجمہ اور فوا کد کے لطا کف اس میں جمع کئے۔
پھر متند موضح قر آن سے حواسی پر قوا کد تفییری کی شرح کرنے کے مطابق کافی عرود تھی، فوا کد کے مطابق محدود تھی، فوا کد کے عبر جو جگہ خالی تھی اسی پر تشر تے کی عبارت کھی تھی کیونکہ

مصحف کی ضخامت کو برمهانامقصود نه تھا۔

ظاہر ہے کہ اس صورت میں فوائدگی کممل تشریح کیسے کی جاسکتی تھی۔ اب اپنے امکان بھر کوشش کے بعد اس کا اعتراف اور اظہار ضروری معلوم ہو تاہے کہ شاہ صاحب کے ترجمہ اور فوائد پر اہل علم مزید غور و فکر کریں اور موضح قر آن (ترجمہ و فوائد) میں علمی اور روحانی لطائف کا جو سمندر موجیس مارہا ہے اس میں غوطہ زنی کر کے علمی معارف وبصائر کے موتی نکال کر قر آن کریم کے طالب علم طبقہ کے سامنے پیش کرنے کی سعادت حاصل کریں۔

# آيات جهاد اورصبروا خلاق كي تعليمات

شاه صاحب کی تشریحات میں

عام طور پر ہارے فسرین کا پیضور کتابوں میں نظر آتاہے کہ کی زندگی میں رسول اکرم علیہ کے کو صبر ، در گذر اور نری اختیار کرنے کے جوا حکامات جہاد جوا حکامات دیے گئے وہ حکم جہاد اور مدنی زندگی تک تھے، احکامات جہاد نان تمام تعلیمات کومنسوخ کر دیا، سوارشورئ کی آیت ذیل پرغور کرو، فال امنٹ بِما اَنْوَلَ اللّٰهُ مِنْ کِتْبٍ وَالْمِرْتُ لِاَعْدِلَ وَقُلْ المَنْتُ بِما اَنْوَلَ اللّٰهُ مِنْ کِتْبٍ وَالْمِرْتُ لِاَعْدِلَ بَيْنَكُمْ اَللّٰهُ رَبُّنَا وَرَبُّكُمْ لَنَا اَعْمَالُنَا وَلَكُمْ اَعْمَالُكُمْ لاَ حُجَّة بَیْنَنَا وَ اِلَیْهِ الْمَصِینُ (۱۵)

اے نبی علیہ السلام: آپ اعلان کردیں کہ میں ہراس کتاب پر
ایمان لایا جو اللہ تعالی نے نازل کی اور مجھے تھم دیا گیاہے کہ میں
تمہارے در میان انصاف کروں، میر اپروردگار اور تمہار اپروردگار
ایک اللہ ہی ہے، ہمارے اہمال ہمارے لئے اور تمہارے اعمال
تمہارے لئے، ہمارے اور تمہارے در میان کوئی جھاڑا نہیں، اللہ
تعالی ہم سب کو جمع کرے گا،اسی کی طرف سب کو جانا ہے۔

لیعن ہم میں سے ہرا یک اپنے اپنے عمل کاذمہ دار ہے اور جو اب دہ ہے ،جو نیکی یابدی تم کرو گے اس کا بدلہ تم کو ملے گااسی طرح میر ا ابن کثیر نے سدّی کے حوالہ سے لکھا۔

و ذالك قبل نزول آيت السيف يه اعلان جهاد كے عمم سے يہا كائے (ابن كثير ص١٠٩)

جوہ مولانا عثانی نے انہیں مفسرین کی پیروی کی اور اپنے تشریکی نوٹ کے آخر میں لکھا: ابن کثیر نے اس آیت کی تفسیر میں سورہ یونس (۱۲)کاحوالہ بھی دیاہے۔

۔ یہ آیات کی ہیں، قال کی آیتین مدینہ میں نازل ہو کیں۔ (ص۱۹۲)

وَإِنْ كَذَّبُوٰكَ فَقُلْ لِي عَمَلِيْ وَلَكُمْ عَمَلُكُمْ اَنْتُمْ بَرِيْتُوْنَ مِمَّا اَغْمَلُ وَاَنَا بِرَى مُ مِّمَا تَغَبُدُوْنَ. (١٨)

یہ مخالفین اگر آپ کو جھٹلاتے ہیں تو آپ کہدیں ، میراعمل میرے لئے ہے اور تمہاراعمل تمہارے لئے ہے جو کچھ میں کر تاہوں اس کی ذمہ داری سے تم بری ہواور جو کچھ تم کرتے ہواس کی ذمہ داری سے تم بری ہواور جو کچھ تم کرتے ہواس کی ذمہ داری سے میں بری ہول۔

رار ن کے بیال ہیں کو نسی بات ایسی کہی گئی ہے جسے غور کرو کہ ان آیات میں کو نسی بات ایسی کہی گئی ہے جسے آیات جہاد سے منسوخ کرنے کی ضرورت تھی؟ آیات جہاد سے منسوخ کرنے کی ضرورت تھی؟ ان آیات میں پاداش عمل کااصول بیان کیا گیا ہے،جو خداتعالی

کا مستقل قانون ہے۔

سورہ بقرہ مدنی ہے،اس سورہ کے آخر میں مجازات عمل کا یہی قانون ان الفاظ میں بیان کیا گیاہے۔

لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْساً إِلَّا وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا كُتَسَبَتْ (٢٨٦)

اللہ تعالی کسی نفس پر اس کی طاقت سے زیادہ بوجھ نہیں ڈالٹا ہر شخص نے جو نیکی کمائی ہے اس کا پھل اس کے لئے ہے اور جو بدی سمیٹی ہے اس کا وبال بھی اسی پر ہے۔

حضرت شاہ صاحب علیہ الرحمہ نے اس قسم کی تھی آ بت کو آ بت قبال سے پہلے کا کہہ کر اس کے منسوخ ہونے کی طرف کوئی اشارہ نہیں کیا۔

سوره یونس (۴۱) کی تفسیر میں لکھتے ہیں۔

لعنی اگر جھوٹ پہنچاؤں تھم اللہ کا تو میں گناہ گار ہوں ہم نہیں، اور اگر میں سچ لاؤں پھر نہ کرو تو گناہ تم پر ہے۔ تو ماننے میں تمہارا نقصان سمی طرح نہیں" اسلوب خطاب!

شاہ صاحب علیہ الرحمہ نے شوریٰ کی آیت کو اہل کتاب کے ا ساتھ خطاب کرنے اور سابق مذہب والوں کے ساتھ دعوتی گفتگو کرنے کاخاص انداز قرار دیا ہے لکھتے ہیں۔
" پہلی کتاب والوں سے اس طرح کلام کرناچا ہے (۱۲۹)

اس آیت میں ایک داعی و مبلغ کو سابق مذہب والوں کے ساتھ (قر آئی اہل کتاب ہوں جیسے یہود و نصاری یا تاریخی اہل کتاب ہوں جیسے یہود و نصاری یا تاریخی اہل کتاب ہوں جس میں ہندوستان کے اہل وید شامل ہیں) کس موثر ، دل پذیر اور تالیف قلب کے پیرایہ میں کلام کرنا چاہئے اس کی تعلیم دی گئ ہے۔
اور تالیف قلب کے پیرایہ میں کلام کرنا چاہئے اس کی تعلیم دی گئ ہے۔
خطاب کی ضرورت ختم ہو گئ؟

اعراف (۱۹۹) میں ہدایت کی گئی۔

خُدِ الْعَفُو وَاٰمُرْ بِالْعُرْفِ وَاَعْدِ ضْ عَنِ البِهِلِيْنَ اے نبی! در گذر کی خواور عادت اختیار کرواور نیکی کا تھم دیتے رہواور جاہلوں (کے ساتھ الجھنے سے) کنارہ کرو۔

کیا ہے ہدایت بھی جہاد کا حکم آنے کے بعد منسوخ ہوگئ؟
جاہلوں سے کنارہ کرنے کا مطلب شاہ صاحب نے فائدہ میں بیان
کیا، ککھتے ہیں" یعنی نیک کام کو کہیے اور جاہلوں سے پرے رہئے، لڑنے نہ
گیے نہیں توآپ بھی جاہل ہے اور کار رحمان میں کارشیطان آیا" (ص۲۲۷)
ضدی لوگوں سے کنارہ!

شاہ صاحب نے سور فضص (۵۵) میں اسی اسلوب براء ت کی

وَإِذَا سَمِعُوْا اللَّغُو اَعْرَضُوْا عَنْهُ وَقَالُوْا لَنَا اَعْمَالُنَا وَلَكُمْ اَعْمَالُنَا وَلَكُمْ الْعُمَالُكُمْ سَلَمٌ عَلَيْكُمْ لاَ نَبْتَغِي الجهِلِيْنَ الجهِلِيْنَ اور جب ان لوگول نے بهوده باتیں سیں توان کی طرف

سے منہ موڑ لیا، اور کہا کہ ہمارے اعمال ہمارے ساتھ اور تہمارے اعمال تمہمارے ساتھ تم سلامت رہو، ہم جاہلوں جیساطریقہ اختیار

نہیں کرتے۔

حبشہ سے جو بیس عیسائیوں کا ایک و فد حضور علیہ کی خدمت میں مکہ معظمہ حالات کی تحقیق کے لئے آیاان کے ساتھ ابو جہل وغیرہ نے بہت براسلوک کیا،اس کے جواب میں ان لوگوں نے یہ کہا،یہ لوگ حضور علیہ السلام پرایمان لے آئے تھے۔
شاہ صاحب اس آیت پر لکھتے ہیں۔

" پہ جبشہ کے نصارا تھے، نجاشی کے رفیق، اس قر آن کو س کو ایمان لائے، - جس جاہل سے توقع نہ ہو کہ سمجھانے پر لگے گااس سے ماں یہ بہتہ "

ت کناره بی بہتر"

جاہلوں سے کنارہ کرنے کا یہ مطلب نہیں کہ یہ ہدایت کی زندگی کے لئے تھی مدینہ میں جہاد کا تھم آگیا،اب ان کے ساتھ جہاد

سورہ کا فرون میں شرک و کفر سے مکمل براءت کا اعلان کیا گیا ہے اور آخر میں کہا گیاہے۔

لَکُمْ دِیْنُکُمْ وَلِیَ دِیْنِ اے منکرو! میرے لئے میرادین ہے او رتمہارے لئے تمہارادین ہے۔

صاحب جلالین اس پر لکھتے ہیں وہذا قبل اُن یؤمَر بالحرب یہ بات جہاد کا تھم آنے سے پہلے کی ہے (۵۰۷)

آیت جہاد ہے اس اعلان بے زاری کو منسوخ کہنے والے اس آیت کا یہ مطلب سمجھتے ہیں کہ اے منکرو! تم اپنے دین پر قائم رہواور مجھے اپنے دین پر قائم رہنے دو حالا نکہ اس کا مطلب وہی ہے جو سورہ زمر (۴۰م) کی اس آبیت کا ہے۔

قُلْ يَقُوْمِ اعْمَلُوْا عَلَى مَكَانَتِكُمْ اِنِّى عَامِلٌ فَسَوْفَ تَعْلَمُوْنَ مَنْ يَأْتِيْهِ عَذَابٌ يُخْزِيْهِ وَيَحِلُّ عَلَيْهِ عَذَابٌ مُقِيْمٌ

اے نبی! صاف صاف کہدو! اے میری قوم کے لوگو! تم اپنی جگہ اپناکام کیئے جاؤ میں اپناکام کر تار ہوں گا، عنقریب تم کو معلوم ہو جائے گا کہ کس پر رسواکن عذاب آتا ہے اور کسے وہ سزاء ملتی ہے جو ملنے والی نہیں۔

سورہ زمر کی ہے اور کی زندگی کی شدت کے دور میں آپ سے خدانعالی نے بیراعلان کرایا۔ بعض نام نهادروش خیال لوگ اس اعلان (لکم دینکم الخ) کا پید مطلب لیتے ہیں کہ رسول پاک علیہ نے ہر قوم کواینے دین پر علنے کی آزادی عطاء کی بیر مطلب اس اعلان کا نہیں ہے۔ باطل پر چلنے کی آزادی قرآن کریم کی طرف سے قریش کے ظلم وستم کی شدت کے حالات میں بھی نہیں دی گئی۔ قریش مکہ حضور علیہ السلام کے ساتھ کچھ لواور کچھ دو کے اصول يرسمجهونة كرناجات تق اس بات يرسوره كافرون نازل موئي، جس میں مشرک کے سات عقیدہ کے معاملہ میں ہرشم کے زم گرم مجھونہ کرنے سے انکار کردیا گیا۔ لکم دینکم کے جملہ کاپوری سورہ کے سیاق میں مطلب سمجھنا چاہئے یعنی سے باطل پر چلنے کی آزادی نہیں بلکہ باطل سے ممل بے زارى اور نارا ضكى كااعلان ہے۔ سورهم مل (١٠) كى بدايت! سوره مزمل میں خدانعالی نے رسول علیہ السلام کوہدایت فرمائی۔ وَاذْكُو اسْمَ رَبِّكَ وَتَبَتَّلْ اِلَيْهِ تَبْتِيْلاً وَاصْبِرْ عَلَى مَايَقُولُونَ وَاهْجُرْهُمْ هَجُراً جَمِيلاً

اے نی علیہ السلام! ہر حال میں اپنے پروردگار کویاد کیا کرو،
اور ہر طرف سے کٹ کر اس کے ہور ہو، اور لوگوں کی تکلیف دہ
باتوں پر صبر کیا کرواور اچھے طریقے پران سے الگ ہوجاؤ۔
حضرت ابن عباس نے ترک و ہجرکی کی تفسیر فرمائی احلص له
العبادة

حسن بھری کہتے ہیں اجتھد و ابتل الیہ نفسک بعنی عبادت میں خلوص پیدا کرو، مجاہدہ کرو اور اس مجاہدہ وریاضت میں پوری توجہ کے ساتھ لگے رہو۔

سورہ مزمل ابتدائی وحی ہے ، حضور علیہ کا فرض منصی تبلیغ ودعوت تھااور اس کے ساتھ عیال داری اور بندگان اللی کے ساتھ حسن سلوک آپ کی ذمہ داری میں شامل تھا، بیسن سلوک حضرت خدیجہ کبری کے قول انك لتصل لوحم وتحمل الكل الغ کے مطابق نبوت سے بہلے بھی آپ كامعمول رہا۔

اس لئے ان آیات میں تبتل اور ہجر کا مطلب ترک علائق نہیں ہو سکتا بلکہ مولانا تھانوی کے الفاظ میں تعلق مع اللہ کو غالب رکھنا مر ادلیا گیاہے۔

ابن جریر نے اس پہلو کو صاف کرنے کے لئے حضور علیہ اس پہلو کو صاف کرنے کے لئے حضور علیہ اس سے میدروایت نقل کی ہے۔

نھی رسول الله عُلَیْ عن التبتل یعنی الانقطاع الی العبادة و توك التزوّج (ابن کیر جلد م صفحہ ۲۳۷م) بعنی رسول پاک علیہ السلام نے عبادت اللی کے لئے بالکل دنیا کو چھوڑنے اور از دواجی تعلقات کور کرنے سے منع فرمایا،

قرآن کریم نے اس طرز عمل (ترک علائق) کور ہبانیت سے تعبیر فرمایا ہے اور اس فعل کو عیسائی راہبوں کی بدعت قرار دیا ہے (حدید۲۸)

حضرت شاہ صاحب نے رپہ تفسیر کی!

رف بالم المبارة كركين لؤ بحرار نبيل، سلوك سے "شاه صاحب نے تصوف كى اصطلاح بيل خلق سے كناره كر" كے الفاظ استعال كے بيل، بيدالفاظ عام محاوره كے مطابق مفہوم نبيل ركھتے۔ قرآن كريم نے حضرت ابراہيم عليه السلام كو جگه جنيفاً مسليماً كہا ہے شاہ صاحب حنيف كا ترجمہ "ايك طرف كا"كرتے بيل يعنی خالص توحيد پرست يہال ايك طرف كا مطلب بيه نبيل ہے كر ایراہیم تاركي د نا تھي ملك ها الله عن الادران كامطلب بيه نبيل ہے كر ایراہیم تاركي د نا تھي ملك ها الله عن الادران كامطلب بيه نبيل ہے كہ ایراہیم تاركي د نا تھي ملك ها الله عن الادران كامطلب بيه نبيل ہے كہ ایراہیم تاركي د نا تھي ملك ها الله عن الادران كامطلب بيه نبيل ہے كہ ایراہیم تاركي د نا تھي ملك ها الله عن الادران كامطلب بيه نبيل ہے كہ ایراہیم تاركي د نا تھي ملك ها الله عن الادران كامطلب بيه نبيل ہے كہ ایراہیم تاركي د نا تھي ملك ها الله عن الادران كامطلب بيه نبيل ہے كہ ایراہیم تاركي د نا تھي ملك ها الله عن الادران كامطاب الله كام

ین ما می و پیرپ سے بہاں بیت مرت مصب بیر الدین کم الدین کم ابراہیم تارک و نیا تھے، بلکہ مائلاً عن الادیان کلها الی الدین القیم (جلالین) یعنی سب جھوٹے ند ہوں سے بےزار (شیخ الہند)

مولا ناشبير احمه عثاني عليه الرحمه!

مولاناعثانی نے تبتل مبتیلا کی تشریح تصوف واحسان کے

پیرایہ میں کی ہے جیسا کہ شاہ صاحب کر رہے ہیں پھر آخر میں تصوف کی اصطلاح بھی استعال کی ہے لکھتے ہیں۔
"یایوں کہہ لو کہ سب تعلقات اسی ایک تعلق میں مدغم ہو جائیں جسے صوفیہ کے ہاں" ہے ہمہ وباہمہ"یا خلوت در انجمن سے تعبیر کرتے ہیں (۲۲۲)

مولانا نے دوسری آیت ہجر اُجمیلا کی تشریح پہلی تشریح سے مختلف کر دی حالا نکہ دونوں کا مطلب ایک ہی ہے ، لکھتے ہیں۔
حضرت شاہ صاحب لکھتے ہیں '' یعنی خلق سے کنارہ کر لیکن او بھڑ کر نہیں سلوک سے گریاد رہے کہ یہ آیت کی ہے اور آیات قال کا نزول مدینہ میں ہوا۔

اس تشریح میں مولاناکا ذہن علامہ محلّی (جلالین) کی طرف چلاگیا، محلّی نے هجرا جمیلا پر لکھا ہے، وهذا قبل الامر بالقتال (۱۷۸)

مولانا علیہ الرحمہ نے جو تشر تکے شاہ صاحب اور مولانا تھانوی کے مطابق پہلی آیت کی کئی اسی کے مطابق دوسری آیت کی تشر تکے فرہادیتے، کیونکہ دونوں آیات میں الگ الگ اسلوبوں سے ایک ہی بات کہی گئی ہے شاید صاحب جلالین ہے کہنا چاہتے ہیں کہ ہجر جمیل (خوبصورتی سے علیحدگی) کی ہدایت کو جہاد کے حکم نے منسوخ کر دیااور مدینه منورنه میں ججرشدید (بالسیف) کا حکم آگیا۔ علامه محلی کا کمال!

صاحب جلالین (دوسراحصہ آخری پندرہ پارے) علامہ محلّی شافعی (وفات ۸۶۳ھ) کے ذہن پر آیات جہاد کااسقدر غلبہ معلوم ہو تاہے کہ انہوں نے سورہ ممتحنہ کی اہم آیت کو بھی آیت قال سے منسوخ لکھدیا۔

سورہ ممتحنہ صلح حدیبیہ (۱۹ھ) کے بعد نازل ہوئی ہے، تقریباً سات آٹھ ہجری کے در میان اس کے مضامین کانزول ہواہے۔ اس سورۃ میں قرآن کریم نے غیر مسلموں کے ساتھ ، معاملات کاایک اصول بیان کیاہے۔

اللہ تعالیا ہے مسلمانو! حمہیں اس بات سے نہیں روکٹا کہ تم ان غیر مسلموں کے ساتھ بھلائی کرواور انصاف کا معاملہ کرو جنہوں نے تم سے دین کے سلسلہ میں قتل و قال کیااور تم کو تمہارے گھروں ے بے گھر کیا، اللہ تعالی انصاف کرنے والوں کو پہند کرتا ہے، بے شک اللہ تعالی ان لوگوں کے ساتھ دوستی کرنے سے روکتا ہے جنہوں کے دین کے معاملہ میں تم سے جنگ کی اور تمہیں تمہارے گھروں سے نکالا اور تمہیں بے گھر کرنے میں آپسی تعاون سے کام لیا اور جو شخص ان لوگوں سے دوستی کرتا ہے تو یہی لوگ ظالم ہیں۔ اور جو شخص ان لوگوں سے دوستی کرتا ہے تو یہی لوگ ظالم ہیں۔

مولاناابوالاعلی صاحب مودودی نے ان آیات کی تشریح میں

ایک اصولی بات بیہ تحریر کی ہے۔

"سابقہ آیات میں کفار سے جس ترک تعلق کی ہدایت کی گئی مقی اس کے متعلق لوگوں کو یہ غلط فہمی ہوسکتی تھی کہ یہ ان کے کافر ہونے کی وجہ سے ہاں لئے ان آیات میں یہ سمجھا گیا کہ اس کی اصل وجہ ان کا کفر نہیں بلکہ اسلام اور اہل اسلام کے ساتھ ان کی عداوت اور ان کا کفر نہیں بلکہ اسلام ہو اپندا مسلمانوں کو دشمن کا فراور غیر عداوت اور ان کی ظالمانہ روش ہے لہذا مسلمانوں کو دشمن کا فراوں نے ساتھ دشمن کا فر کے در میان فرق کرنا جا ہے اور ان کا فروں کے ساتھ احسان کا برتاؤ کرنا چاہئے جنہوں نے بھی ان کے ساتھ کوئی برائی نہ کی ہو (مخضر تفہیم ص ۸۱۰)

مولانامودودی صاحب کی تشر تے کاحوالہ اس لئے دیا گیاہے کہ موجودہ دور میں مولانامر حوم کو اسلام کے سیاسی نظام کا قابل اعتماد شارح سمجھاجا تاہے جبکہ دوسرے علماء پربے جاءر واداری اور نرمی کی

نسبت كى جاتى ہے جو زيادتى ہے۔ علامہ محلى بہلى آيت پر لكھتے ہيں۔ وهذا قيل الامر بالجهاد (٣٥٧)

صاحب روح المعانی نے وضاحت کی ہے کہ بعض تابعین کا قول ہیہ ہے کہ بیہ ہدایت اور اجازت تھم جہاد فاقتلوا الممشر کین (توبه) سے منسوخ ہے لیکن اکثر علماء تفییر اس آیت کو محکم (مستقل مدایت) قرار دیتے ہیں۔

اس آیت کو جہاد کے تھم والی آیت سے منسوخ قرار دینے والے علماء کی اس رائے پر تعجب ہو تاہے کیونکہ جہاد کی اجازت اُذِن کیلائین یُقابِلُون (الج ۳۹) سن (۳) ہجری میں دی گئ، ممتحنہ والی بدایت کازمانہ سن ۸۰۷ ہجری ہے تو کیا ممتحنہ کی ہدایت کونازل کرنے ہدایت کازمانہ سن ۸۰۷ ہجری ہے تو کیا ممتحنہ کی ہدایت کونازل کرنے ہدایت کازمانہ سن ۸۰۷ ہجری ہے تو کیا تھا؟

پھرایک منسوخ تھم کونازل کرنے کی ضرورت کیا تھی؟ قرآنی تھم میں ناسخ ومنسوخ کاجواصول ہے بیہ رائے اس کے بالکل خلاف ہے حضرت شاہ ولی اللہ نے منسوخ آیات کی جو تعداد (۵) بیان کی ہے اس میں بیہ آیت شامل نہیں ہے۔

صبر وتحمل ہر حالت میں!

یہ جھنا کہ جہاد کے تھم سے صبر ودر گذر کی تمام ہدایات منسوخ

ہو گئی تھی غلط ہے بلاشبہ صبر کی راہ اختیار کرنے کی زیادہ تر آیات کمی سور توں میں نازل ہو کیں، لیکن جہاد وغز داتی دور میں بھی صبر اختیار کرنے کی ہدایات موجود ہیں ہر دور میں صبر کی توعیت بدلی ہے۔ کی زندگی میں قریش کے انفرادی ظلم و تشدد کا مقابلہ کمزور مسلمانوں کی طرف ہے تھا بااثر مسلمان اس سے محفوظ تھے،اس لئے كمزور مسلمانوں كے لئے صبر اختيار كرنابروامشكل كام تھا۔ قر آن کریم نے اس وجہ سے کی سور توں میں بار بار مختلف پیرایوں میں صبر اختیار کرنے کی ہدایات دیں۔ مرنی زندگی میں قریش کا ظلم جار حانہ حملوں کی صورت میں اجتماعی نوعیت کا تھااور پوری مسلم قوم اس کے مقابلہ میں تھی، صبر کی یہ صورت اتنی مشکل نہ تھی اس لئے مدنی سور توں میں صبر کی

> ہدایات چند ہی مقام پر نظر آتی ہے۔ مدنی سور توں میں صبر!

سورہ بقرہ (مدنی) میں آیت ۳۵ استَعِیْنُوْ ابالصَّبْرِ وَالصَّلُوٰة کے پیرایہ میں صبر کی ہدایت کی یہ آیت براہ راست اہل کتاب کو مخاطب کررہی ہے اور آیت ساما براہ راست مسلمانوں کو مخاطب کرے صبر کی تلقین کررہی ہے۔

يَايُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا اسْتَعِيْنُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلواةِ إِنَّ اللَّهَ مَعَ

الصَّابِرِيْنَ

اے سلمانو! صبر کی صفت اور نماز کی عبادت سے مدد حاصل کرو،اللّد تعالی صبر کرنے والوں کے ساتھ ہے۔

سوره احزاب (مدنی) میں حکم دیا گیا۔ و دَغ اَذَاهُمْ وَتَوَكَّلُ عَلَی اللهِ (۴۸) دشمنول کی اذیت کو نظرانداز کر واورخدا پر بھروسہ کرو۔ تعاون کرنے کا حکم!

سورہ مائدہ (مدنی) میں عمرہ ادا کرنے سے روکنے والوں کے خلاف جوابی کاروائی کا جن مسلمانوں نے ارادہ کیا، قر آن کریم نے انہیں ہدایت کی

وَلَا يَخْرِمَنَكُمْ شَنَالُ قَوْمِ آنُ صَدُّوْكُمْ عَنِ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ آنُ تَعْتَدُوْا وَتَعَاوَنُوْا عَلَى البِرِ وَالتَّقُوى وَلاَ تَعَاوَنُوْا عَلَى البِرِ وَالتَّقُوى وَلاَ تَعَاوَنُوْا عَلَى البِرِ وَالتَّقُوى وَلاَ تَعَاوَنُوا عَلَى البِرِ وَالتَّقُوى وَلاَ تَعَاوَنُوا عَلَى اللهَ اللهُ ال

اے مسلمانو! کسی قوم کی دستمنی تمہیں اس (زیادتی) پر آمادہ نہ کرے کہ تم اسے مسجد حرام سے روکواور ان کی زیادتی کے جواب میں زیادتی کرو۔

اسلام کابہ اصول یادر کھو کہ بھلائی اور نیکی کے کاموں میں ایک دوسرے ساتھ تعاون کی راہ پر چلو اور گناہ اور ظلم کے کاموں میں ہرگز تعاون نہ کر واللہ تعالی سخت انتقام لینے والا ہے۔

اے ایمان والو! پھرسنو! تم انصاف کی بات کہنے پر خداکی رضاء کے
لئے قائم رہواور کس گروہ کی دشمنی تبہیں اس بات پرآ مادہ نہ کرے کہ
تم انکے ساتھ انصاف نہ کرو، انصاف پر قائم رہو بہ پرہیزگاری سے قریب
ہے اور اللہ تعالی سے ڈرتے رہو، اللہ تعالی تمہارے اعمال سے باخبر ہے
دوست، دشمن سب کے ساتھ بھلائی کے کاموں میں تعاون
کر نابڑے صبر کاکام ہے، جذبات پر قابو پاکر ہی یہ کام کیا جاسکتا ہے۔

' غزوات کی زندگی میں حسن اخلاق! قران کریم نے غزوات کی مدنی زندگی میں حسن اخلاق کی جو اعلی تعلیم دی وہ سورہ بقرہ (مدنی) میں دومقام پر آئی ہے۔ بنی اسر ائیل بہود کو خطاب کر کے مسلمانوں سے کہا۔

وَإِذْ آخَذُنَا مِيْقَاقَ بَنِي اِسْرَائِيْلَ لَا تَعْبُدُوْنَ اِللَّهَ اللَّهَ وَبِالْوَالِدَيْنِ اِحْسَانًا وَذِى الْقُرْبِلَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسْكِيْنَ وَقُوْلُوْا لِللَّاسِ حُسْنًا وَاقِيْمُوْا الصَّلُوةَ وَاتُوْالزَّكُواةَ ثُمَّ تَوَلَّيْتُمْ اِلَّا قَلِيْلاً مِنْكُمْ وَانْتُمْ مُعُرضُونَ (٨٣)

ہم نے بی اسر ائیل سے عہد لیا کہ تم اللہ کے سواکسی کی عبادت

نہ کرنااور (مذہی عقیدہ سے اوپر اٹھ کر) مال باپ کے ساتھ ، رشتہ داروں کے ساتھ بیہوں کے ساتھ اور مسکینوں کے ساتھ اچھا سلوک کرنااور نماز قائم کرنااور سے اچھی گفتگو کرنااور نماز قائم کرنااور زکوۃ دینا، پھر اے یہود! تم نے اس تعلیم سے گریز کیا تھوڑے سے افرادے سواہ زیادہ تعداد میں تم نے اس کیا۔

سورہ نساء (مدنی) میں براہ راست مسلمانوں کو مخاطب کر کے یہی تعلیم دی اس براہ راست تعلیم اخلاق میں است مسلمہ کی عالم گیر اور بین الا قوامی حیثیت کے مطابق اس کی زمہ داریوں کادائرہ وسیع کرتے ہوئے پوری انسانی برادری تک پہنچادیا، اور اس دائرہ میں مذہب اور عقیدوں کے بھید بھاؤ کے بغیر پڑوسیوں، مسافروں اور غلاموں کااضافہ کیا گیااور آخر میں کہا گیااور اللہ تعالی کو غرور کرنے والے اور شخیاں بھارنے والے پہند نہیں۔

قرآن کریم نے تھم دیاہے اور یہ تھم عام ہے (خطاب اگر چہ

یہود کو کیا گیاہے) کہ عام لوگوں سے خوش کلامی کے ساتھ پیش آناجائے۔

ابن کثیر نے تفییر ابن ابی حاتم کے حوالہ سے لکھاہے کہ اسد ابن وداعہ تابعی جب گھرسے نکلتے اور راستہ میں انہیں کوئی یہودی یا نصرانی ملتا توبیہ اسے اسلام علیم کہتے (الاسلم علیہ)ان سے سوال کیاجا تا۔

ماشانك تسلم على ، اليهودى والنصرانى؟

يه آپ كياكرتے بين كه يبودى اور نفرانى كواسلام عليكم كہتے

بين يہ جواب بين فرماتے ان اللہ تعالى يقول وقولو اللناس حسناً

اللہ تعالى نے يہ محكم ديا ہے كہ لوگوں سے اچھااور عمره كلام كيا

كرواور وہ اچھاكلام السلام عليكم ہے (ہوالسلام)

عطاء خراسانی تابعی بھی اس آیت کا بہی مطلب لیتے تھے

ابن کثیر نے واللہ اعلم کہہ کراس رائے سے اختلاف کیا ہے۔
مولا نار شید احمد صاحب گنگوہی علیہ الرحمہ نے فناوی رشید یہ
میں ضرورت کے طور پر غیر مسلم کو ابتداء السلام علیم کہنے کے
جواز کافتوی دیا ہے۔

عار ضي يردوسي!

دوسری آیت میں قرآن کریم نے تین قشم کے پڑوسی بیان کئے ہیں۔ (۱) الجارذى القربى (۲) الجارى الجنب (۳) المحارى المجنب (۳) الصاحب بالمجنب ليمن رشته دار پروس اور اجنبي پروس اور جم نشين پاس بيضني المحضن والا، عارضي اور وقتي سائقي

یہ تیسراپڑوسی جو سفر میں ریل کا، جہاز کا، مدر سہ کا، دفتر کا،رفیق ہو تاہے وہ بھی مستقل پڑوسی کے حکم میں ہے اور اس کے بھی وہی حقوق ہیں۔

قرآن کریم نے ایک عالم گیر انسانی ہدایت کے تعلق سے پڑوسی کے فطری رشتہ کے واسطے سے مسلمانوں کے اندر انسانی کھریم (ولقد کر منابی آدم، بنی اسر ائیل کا جذبہ پیدا کیا اور مسلم امٹ کوانسانی احترام اور انسانی حقوق کاداعی اور ذمہ دار قرار دے دیا۔ ابن کثیر نے ان اخلاقی اوصاف کی وجہ سے اس امت کو تمام قوموں کے اندر بزرگ ترین اور اعلیٰ ترین امت کے طور پر پیش کیا، قوموں کے اندر بزرگ ترین اور اعلیٰ ترین امت کے طور پر پیش کیا، کھتے ہیں۔

فقامت هذه الامة من ذالك بمالم تقيم به امد من اللهم المد من اللهم المد المد من اللهم المداول ص١٢٠) مرير تحقيق!

مولانامحرز کریاصاحب شیخ الحدیث علیه الرحمه نے ابود اوُد کی شرح بذل المجود جلد ۵ صفحہ ۳۲۳ پر قاضی عیاض صاحب کے حوالہ سے

لكھاہے۔

عن جماعة انه يجوز الابتداء للضر درة والحاجة امام نووى شارح مسلم نے لکھاہے کہ حضرت ابن عباس اور حضرت ابوامامہ صحابی جواز کے قائل منے حضرت مولاار شید احمد گنگوہی نے اسی قول صحابہ پر جواز کا فتوی دیا ہے البتہ یہود ونصاری کے دائرہ میں ہر غیر مسلم کو داخل کردیا ہے، کیونکہ یہود ونصاری کا ذکر ماحول کی وجہ سے کیا گیا، ورن مخصص کی کوئی وجہ نہیں۔

ضرورت ساجی لین دین اور شهری زندگی میں آپسی

تعاون ہے۔

کوئی غیر مسلم اگر ابتداء میں السلام علیم کہہ کر کسی مسلمان کو مخاطب کریے تو اس کاجواب بلیٹ کر انہی الفاظ میں دینے سے کسی کو اختلاف نہیں۔

یه اظهار اخلاق و تهذیب مسلمانوں کا مستقل معمول ہونا چاہئے۔ حضرت يعقوب عليه السلام كاصبرميل!

مشکلات موضح قرآن کی ایک مثال سورہ یوسف (۸۲)کافا کدہ ہے، مولاناعثمانی نے اس فا کدہ کو بھی نقل تو کر دیالیکن اس تشر سے کا ربط ان آیات سے کیاہے؟

اس پر کوئی روشنی نہیں ڈالی، شاہ صاحب کافائدہ پیہے۔

لیعنی تم کیا مجھ کو صبر سکھاؤگے لیکن بے صبر وہ ہے جو خلق کے آگے شکایت کرے خالق کی میں تواسی سے کہتا ہوں جس نے در د دیا اور بیہ بھی جانتا ہوں کہ مجھ پر آزمائش ہے دیکھوں کس حد کو پہنچ اور بیر بھی جانتا ہوں کہ مجھ پر آزمائش ہے دیکھوں کس حد کو پہنچ کر بس ہو۔ (متند موضح ص ۷۷ س)

واقعات اس طرح ہیں کہ اولاد لیعقوب علیہ السلام کے دوسرے دور ہ مصر میں بن یامین بھی مصر میں روک لئے گئے، چوری کاالزام تھا، بیٹوں نے واپس آگر اپنے باپ کویہ بری خبر سنائی، باپ نے پہلے کی طرح کہا۔

فصبو جمیل میں صبر کرتا ہوں، اچھا صبر، خداتعانی سے امپیدہ کہ دوان سکو مجھ سے ملائے گا، یہ کہ کربیٹوں کی طرف سے منہ موڑ گیا اور یوسف کانام لے کرایک در دا تگیز ہائے کانعرہ لگایا، یا اسفا علی یو سف!

بوسف علیہ السلام کے بھائیوں نے اس ہائے پر اپنے باپ کو

خداکی قتم! آپ تو یوسف کی یاد میں اپنے آپ کو ہلاک کرلیں گے، حضرت یعقوب نے جواب دیا۔

انما اَشکُوا بَشی وَخُونیِ اِلَی اللّه میں تو اپنا درد وغم خدانعالی ہی کے سامنے پیش کرتا ہوں، کیونکہ خداکی طرف سے جو ہونے والا ہے اسے میں جانتا ہوں، تم نہیں جانتے۔

حضرت بعقوب علیہ السلام کے اس قول پراو پر والا فا کدہ تحریر ہے۔
اس فا کدہ میں بیہ سوال بید اہو تا ہے کہ حضرت بعقوب نے بیہ
فقرہ کہ تم مجھکو کیا صبر سکھاؤ گے ؟ اپنے بیٹوں کے طعنہ پر فرمایا،
عالا نکہ ان کے طعنہ کی ظاہری عبارت میں اپنے باپ کو صبر سکھنے کی
کوئی تلقین شامل نہیں ہے۔

مولاٹا عثانی علیہ الرحمہ نے بھی شاہ صاحب کے اس فائدہ کا ربط بیٹوں کے قول سے واضح کرنے کیلئے بچھ نہیں لکھا۔اس فائدہ کو نقل کرنے پراکتفاء کیا۔

اس اشکال کاجواب یہ معلوم ہوتا ہے کہ بیٹوں نے باپ کے اظہار غم کو صبر کے خلاف قرار دیااور فصبر جمیل کہنے والے کو اظہار غم (شکایت) پر بے صبر ی اختیار کرنے کا طعنہ دیااور اس طرح الظہار غم (شکایت) پر بے صبر ی اختیار کرنے کا طعنہ دیااور اس طرح اینے قول صبح بیل پر قائم رہنے کی اپنے باپ کوتلقین کی۔

اس کے جواب میں باپ نے کہا! میں اپنے در دِغم کی شکایت اور اس کا اظہار اپنے خدا سے کررہا ہوں، جس نے در د دیا وہی اس کی دوا دے گا۔

بندوں سے شکایت کرناصبر کے خلاف ہے، خدا سے شکایت (اظہار) کرنااور اپنی بے قراری کا اپنے قادر وقد برمالک کے سامنے اظہار کرناعین بندگی ہے اور خدا تعالی اپنے بے قرار ومصیبت زدہ بندوں کو مصیبت سے نجات پانے کے لئے دعاء کرنے اور عاجزی وبے کسی ظاہر کرنے کا حکم ویتا ہے۔

اب شاہ صاحب کے فائدہ کاربط بیٹوں کے قول ہے ایک فقرہ بڑھاکراس طرح قائم ہو تاہے۔

اے والدمحترم! آپ یوسف کے غم میں کیوں ہلاک ہوتے ہیں، صبر اختیار سیجئے آپ ہائے یوسف کا نعرہ لگا کرصبر کا دامن کیوں چھوڑتے ہیں؟اس کے جواب میں فرمایا۔اے بیڑ!تم کیا مجھکو صبر سکھاؤ گے، بے صبر وہ ہے جو خلق کے آگے شکایت کرے۔

# ر سول پاک علیہ کا اسو ہ حسنہ!

حضور علیہ السلام کے آخری حاجزادے حضرت ابراہیم جو حضرت ماریہ جو حضرت ماریہ قبطیہ کے بطن سے تنفے جب اس دنیا سے رخصت مونے گئے تو حضور نے انہیں گود بنی لے لیا،ابراہیم کاسانس ا کھڑچکا تھا

زینہ اولاد کی جدائی کے پے در پے صدے اٹھائے ہوئے باپ
کے منہ سے نکلا۔ واللہ انا بفراقك یا ابراھیم لمحزونون خدا
کی شم! اے ابراہیم! تیری جدائی سے ہم بہت رنجیدہ ہیں، حضرت
انس اس موقعہ پر ساتھ تھے، اپنے آقاء کی نمناک آکھوں اور بے
قراری کے ان فقروں کو سکر ہولے۔

حضور! ہمیں تو آپ صبر کی تاکید کرتے ہیں، پھر آپ کی میہ حالات کیوں ہے؟ سر کاراقدس نے بغیر کسی ناگواری کے فرمایا۔
انس اظہار غم صبر کے خلاف نہیں یعنی میہ تو فطرت انسانی ہے البتہ اظہار غم میں فریاد و فغال کے نعرہ لگانا، لوگوں کے سامنے خداک دی ہوئی تکلیف کاشکوہ کرنا، صبر کے خلاف ہے۔

شاعر کہتاہے۔

روکے ہوئے ہیں گو کہ بخل کی قوتیں رگ رگ تڑپ رہی ہے دل ناصبور کی ایک زمانہ جاہلیت کا گریہ وماتم تھا، شاعر کہتا ہے۔ کیوں غل ہے میری تغش پہ نوے کی صدا کا رونے کا نہیں وقت ہیہ ہے وقت دعا کا

مرض و فات میں بے چینی!

ر سول اکرم علیہ جب مرض وفات کے آخری ایام میں تھے تو۔

آپ بخار کی گھبر اہٹ میں اپنے چہرہ انور پر مُصندُ ایانی ملتے ہتھے، پانی کا کٹورہ پاس تھا، اس میں اپنے دست مبارک ڈالتے اور چہرہ پر ملتے۔ صاحبز ادی سیدہ کبری نے یہ حالت دیکھ کر کہا۔

وَاكُوبَ آباً ہُ -- ہائے میرے باپ كى بے چینی! حضور نے بیٹی کے منہ سے اظہار غم كايد فقرہ سنااور فرمایا۔

لا کُربُ آبیك بَعدُ الیوم - بینی تیرے باپ کو آج کے بعد کوئی ہے چینی لاحق نہیں ہوگی، یہ آخری ہے چینی ہے۔ کوئی ہے مصور علیہ السلام بیٹی پر ناراض نہیں ہوئے کیونکہ ایک بے قرار باپ کود کھ کر بیٹی کی بے قراری ایک فطری بات تھی۔

حضرت الوب عليه السلام نے اپنی بياری کی شدت سے بے چين ہو کر خدا کو پيار ااور کہا۔

اِنَى مَسَنِى الضَّو وَأَنت أَرْحَم الرَّاحِمِين (انبياء ٨٣) اے ميرے پرورد گار! مجھے تکليف نے گھير ليااور تو تمام مهر بانی کرنے والوں میں سب سے زیادہ رحم کرنے والا ہے۔

# بے قرار بندہ آغوش رحت میں!

خدانعالی نے بندہ کی طلب والتجاء پر جس انداز میں رحمت کادعوا کیا وہ انداز اور اسلوب اس رحمان ورحیم آتاء کی شان رحمت کے مطابق ہے۔ فرمایا:

٩٣٠ اَمَّنْ يُجِيْبُ الْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ فَيَكُشِفُ السُّوَّءَ

اس آیت کریمہ کاعام ترجمہ جوڈیٹ سو برس کے ار دو تراجم اور بوے شاہ صاحب کے فارسی ترجمہ کے مطابق ہے وہ رہے۔ "بھلا کون ہے جو قبول کر تاہے، منظور کر تاہے بے قرار، بے س، بے بس، کی بیکار کو جب وہ اسے بیکارے"۔ لیکن حقیقت میہ ہے

کہ خدائے رحمان ورجیم جس انداز سے بیراعلان کررہاہے اس انداز کا ان تراجم ہے حق ادا نہیں ہو تا۔

اس کا حق ادا کیا ہے شاہ عبدالقادر صاحب محدث دہلوی نے قرماتے ہیں۔

" بھلاکون ہے جو پہنچاہے تھنے کی ایکار کوجب وہ اسے ایکارے، پھر دور کر تاہے وہ اس کی تکلیف،

ہر مترجم کوخدائے قدوس کے لئے پہنچتاہے (پہنچنا) کے لفظ کی نبیت سوءادب معلوم ہوئی کیونکہ اس لفظ کے مفہوم میں جسمانی عمل كا تصور پيدا ہوتا ہے،ليكن شاہ صاحب كے سامنے سورہ بقرہ (۱۸۷) اور سوره ق (۱۷) کی آیات ہیں۔

خدائے رحمان اس اعلان میں اپنے مصیبت زوہ بندہ کی تسلی واطمینان کی آخری تعبیر کے ذریعہ اپنی مدد کی بشارت دے رہاہے اور اس کو پیش نظر رکھ کر اگر غور کیا جائے تو شاہ صاحب کاتر جمہ ہی اس کا حق اداکر تاہے۔

شاہ صاحب نے خدائے برتر واکبر کے لئے پہنچنے کی تعبیر کیوں اختیار کی۔؟اس کیلئے سورہ بقرہ (۱۸۲) کی دعاء کے الفاظ پر غور کرو، وہاں فرمایا:

وَادِدَا سَأَلَكَ عِبَادِيْ عَنَى فَانِي قَرِيبِ أَجِيبُ دَعُوة الدَّاعِ الْحَيْبُ دَعُوة الدَّاعِ الذَا دعان (١٨٦)

اس آیت کریمہ کا ترجمہ بھی تمام حضرات نے یہ کیا ہے۔ اور جب لوگ میرے بارے میں سوال کریں تو آپ میری طرف سے فرماد یجئے میں قریب ہوں، منظور کرلیتا ہوں، قبول کرلیتا ہوں پکار نے والے کی پکار کوجب وہ اورجس وقت وہ پکار تاہے۔

شاہ صاحب اس آیت کا ترجمہ کرتے ہیں۔

اور جب تجھ سے بوچیس بندہ میرے مجھ کو تومیں نزدیک ہوں، پہنچاہوں پکارتے کی پکار کوجس وقت مجھ کو پکار تاہے۔
سورہ ق میں قریب ہونے کا مطلب واضح کیا۔
وَنَحْنَ اقْرِبَ إِلَيه مِنْ حَبلِ الوَرِيد (١٢)
اور ہم بندہ کی رگ جاں سے بھی زیادہ اس سے قریب ہیں۔
شاہ صاحب کے الفاظ یہ ہیں۔
شاہ صاحب کے الفاظ یہ ہیں۔

" اور ہم اس سے نزدیک ہیں دھڑ کتی رگ سے زیادہ۔ تشریح کرتے ہیں۔

"گرون کی رگ مر ادہے جس میں جان پھرتی ہے دل سے دماغ تک اس کے کٹنے سے موت ہے۔اللہ اندر سے نزدیک ہے اور رگ آخر ہاہر ہے جان سے "

مولانا عثانی علیہ الرحمہ کھتے ہیں کہ رگ جال سے مرادروح اور جان ہے یہ کنایہ ہے، فارسی شاعر نے اس تقرب کی تشریح کی ۔ جال ہے ال نہاں در جسم واو در جال نہاں اے نہال اندر نہال اے جانِ جال شاہ صاحب کے سامنے خداوند قدوس کا یہ اعلان ہے، پھر شاہ صاحب کے سامنے خداوند قدوس کا یہ اعلان ہے، پھر بنجنے سے کرنا کیا اس کا مرادی مفہوم نہیں ہے؟

### صبر وضبط اور آه وزاري!

یہ دونوں صفتیں بندہ کے اندر اللہ تعالی کو مطلوب ہیں۔ وَاصِبِرُ علی مَا اَصَابِكَ (لقمان کا)سہہ جو تجھیر پڑے، عاجزی اختیار کرنے والوں کو بشارت دی۔ وَبَشِرِ المُخبِتِين (جج ۳۴) عاجزی اختیار کرنے والوں کو خوش خبری دو۔ وُ بَشَّرِ الصَّابِرِين (بقره ۱۵۵) صبر كرنے والوں كوبشارت دو دعاء كرنے كا حَكم ديا!

اُدْعُو الْاِبِكُمْ تَضَرَّعاً وَحَفَيه (اعراف ۵۵) این رب کوعاجزی کے ساتھ پکارو۔

اب سوال بیہ ہے کہ ان دونوں صفتوں (صبر اور آہوزاری) میں سے کونسی صفت زیادہ پہندیدہ ہے کونسی صفت عبدیت سے زیادہ قریب ہے۔؟

خداتعالی جب بندہ پر مصائب کی صورت میں اپنی قدرت اورا پنے جلال وجروت کا اظہار کرتا ہے تو وہ چاہتا ہے کہ بندہ آہ وزاری کرکے خداتعالی کے جلال وجروت کی شان کا ظہار کرے،اگر وہ صبر کرتا ہے خاموش رہتا ہے تو مجازی زبان سے محبوب کے پندار حسن کو تھیس پہنچی ہے آہ وزاری کرتا ہے تو محبوب کے حسن میں جوش انبساط پیدا ہو تا ہے۔

حافظ شیر ازی نے ''زہد کے غرور ''کی مدمت کی ہے۔
زاہد غرور داشت سلامت نبر دراہ رنداز رو نیاز بدار السلام رفت
اس طرح صبر و محل میں غرور کاشائبہ پیدا ہو جاتا ہے۔
ایک شاعر نے اس کی طرف اشارہ کیا ہے
اش قدر بھی ضبط غم اچھا نہیں توڑنا ہے مسن کا بندار کیا ۔۔۔۔

عاشق کافر ض محبت تو ہیہ ہے کہ محبوب کے حسن وجمال کا پندار قائم رہے اور اس کے لئے عاشق کو آہ و فغال اور بے قراری کا اظہار کرناضر وری ہوجاتا ہے۔

### صبر كاكمزور پيلو!

خداتعالی کے لئے قرآن کریم میں صبر وصابر کے الفاظ استعال نہیں ہوئے اس مفہوم کے لئے حلم وحلیم کے الفاظ وصفات کا استعال کیا گیاہے۔

وجہ بیہ ہے صبر کے اندرایک قسم کی کمزوری کا تصور بھی ہے، صبر
ایک طاقتور انسان بھی کر تا ہے اور بیہ اس کا حوصلہ اور تدبر ہے صبر
ایک کمزور آدمی بھی کر تا ہے اور کہاجا تا ہے کہ مجبوری کانام صبر ہے۔
اللہ رب العالمین کا تخل اور حلم اس کی رحمت کا بتیجہ ہے
کمزوری کا بتیجہ نہیں ہے اس لئے قرآن کریم نے صبر کے لفظ کی
نسبت خدا کی طرف نہیں کی اور خدا تعالی کے اسائے حسنی میں الصابر
کی صفت شامل نہیں کی گئی۔

### محبت مجازى زبان ميس!

مجنوں کے آہ و فغاں سے لیک کے غرور حسن میں ابال آتا ہے مجنوں جنگل جنگل اور بستی بستی ہائے ہائے لیکی کرتا پھرتاہے اس سے کیلی کے حسن کا چرچا ہو تاہے مجنوں اگر کیلی کے عشق کو دیا کرا ہے گھر میں بیٹے جائے تولیل غریب کا گھر گھرچر جا کیے ہو؟ لیکن اس کاایک پہلوانسانی فطرت سے جڑا ہواہے اور وہ پیہے کہ لیکی کے اندر ایک فطری جذبہ رحمہ لی اور ترحم کا بھی ہے وہ جذبہ مجھی مجھی اس کے غرورس پر غالب آجا تاہے اور وہ پکارنے لگتی ہے۔ فغال مجنوں کی سن سن کر دعاء کرتی تھی ہے لیکی بس اب تم یا اللی قیس کا در دِ جگر کردے اس جذبہ کو حقیقت کی طرف لے آئے۔ خداوند عالم بندہ کی آہ وزاری سے جہاں خوش ہو تاہے وہاں

اس يرترس بھي کھاتاہے اور اسے گناہوں سے پاک کرنے کا ہر ہر قدم يريقين دلا تاب اور اعلان كر تاب

ران الله يقبل التوبة عن عباده ويعفو عن السيأت (اتوسه ١٠١)

ياعبادى الذين اسرفوا على انفسهم لا تقنطوا من رحمة الله إن الله يغفر الذنوب جميعاً إنه هو الغفور الرحيم (الزم ۵۳)

بے شک اللہ تعالی اینے بندوں کی توبہ قبول کر تا ہے اور اس کے گناہوں کو معاف کرتاہے۔

این کبریائی کااعلان عام اس طرح کیا-

وَله الكِبرِياء في السماوات والارض وهو العلى الكبير (جاثيه على الكبير)

آسانوں اور زمین میں اسی کی کبریائی اور اسی کی قدرت وجروت قائم ہے۔

ا پنی رحمت کا اعلان کیا تواہیے بندوں کو مخاطب کرکے نبی علیہ السلام کے واسطہ سے کہائبتی عبادی آنی انا العفود رحیم (حجر ۹ مم) السلام کے واسطہ سے کہائبتی عبادی آنی انا العفود رحیم (حجر ۹ مم) اے رسول رحمت! میرے بندوں کو باخبر کردو کہ میں ہی صرف بخشنے والا مہر بان ہوں، شاعر مقام رضاء کی تعریف کر تاہے۔

گذرجا منزل صبر ورضاء سے بے نیازانہ پھراس کے بعد کوئی امتحال باقی نہیں رہتا یہی شاعر عجزو نیاز کی تعریف میں کہتا ہے مجھے یوں بھی بھروسہ ہے تری شان کریمی پر مسی بندہ کی تجھ سے عاجزی دیکھی نہیں جاتی ......

اب ان دونوں حالتوں کا موقعہ و محل کے مطابق قائم رکھنا ہی

شریعت کی باریک راہ ہے۔

حسن کی مشاقی مقدم ہے!

حضرت آدم علیہ السلام کی تخلیق کے واقعہ نے یہ بتایا کہ حسن کی مشتاقی برائے دل نوازی مقدم ہے اور عشق کی بے تابی برائے جال گزاری موخرہے

ولی دکنی نے اس حقیقت کا اظہار اس طرح کیا ہے۔ حسن مشاق دل نوازی ہے عشق بے تاب جاں گزاری ہے حدیث قدس ہے گئٹ کنزا مُخفیاً النے میں ایک پوشیدہ خزانہ تھا، میں نے چاہا کہ اپنے حسن رحمت کا اظہار کروں تو میں نے اس کے لئے آدم کو پیدا کیا آدم نے گناہ کیا اور اس گناہ کے متیجہ میں اس کے اندر تو بہ ، رجوع اور طلب کی بے قراری پیدا ہوئی، اس بے قراری اور ندامت پر میری رحمت نے اسے اپنے دامن میں ڈھا ٹکا۔ معلوم ہو تاہے کہ آدم کی یہی بے قراری اور آہ و فغال مطلوب تھی،اس لئے تقد برالہی نے آدم کولغزش میں مبتلا کیااوراس حسن إزلی کوعشق کی جتنی آہ وزاری مطلوب تھی جب وہ پوری ہوگئ تواہی عاشق کے دل میں تو بہ کے کلمات القاء کے اور آدم کی زبان سے کہلوایا۔

رَبَّنَا ظَلَمْنَا اَنْفُسَنَا النح بس آدم سے اپنے بجزونیاز کے پروہ میں اپنی کبریائی جمال کا اعتراف کر اکر اُسے آغوش رحمت میں لے لیا۔فَتَابَ عَلَیْهِ إِنَّهُ هُوَ التَّوَّبُ الرَّحِیْم

#### شرک کی تر دید میں دومشکل آیتیں

تفییری حواشی کے لئے گنجائش کم ہونے کی وجہ سے مولانا شہیراحمد صاحب عثانی کو بعض مقامات پر حضرت شاہ صاحب کے نہایت مجمل ومخضر فائدہ کو نقل کرنے پر اکتفاء کرنا پڑا ہے حالا نکہ حضرت شاہ صاحب کا وہ تفییری فائدہ متعلقہ قرآنی آیت کی اہم تشریح پر مشتل ہے۔

البنة مولاناعثانی علیہ الرحمہ اس آیت کے مفہوم کو سابق میں واضح کر دیتے ہیں اور اس کاحوالہ بھی دیدیتے ہیں جو کافی۔

اسکی مثال بیہ۔

قرآن کریم نے سور وُ عنکبوت (۸) میں ماں باپ پر احسان

کرنے گر گر اہی کی بات میں ان کی بات نہ ماننے کی تاکید کرتے ہوئے کہا۔

وَوَصَّيْنَا الْإِنْسَانَ بِوَالِدَيْهِ حُسْناً وَاِنْ جَاهَداكَ لِتُشْرِكَ بِيْ مَالَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلاَ تُطِعْهُمَا اِلَّى مَرْجِعُكُمْ فَأُنَبِّئُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُوْنَ (٨)

اور ہم نے تھم دیا انسان کوان کے مال باپ کے بارے میں کہ
ان کے ساتھ اچھامعاملہ کریں اور اگر وہ کو شش کریں اے انسان کہ
تو میر ہے ساتھ کسی ایسی چیز کوشر یک قرار دے جس چیز کی حقیقت کا
سخچے علم نہیں تو تو اس تھم میں ان کی فرماں برداری نہ کر اے انسانو!
تہمیں میرے ہی پاس لوٹ کر آناہے میں تمہیں تمہارے اعمال سے
باخبر کر دول گااور جتلادوں گا۔

ي اردوتر جمه حضرت شاه ولى الله رحمة الله عليه ك فارسى ترجمه كمطابق كيا كيا جهيد آيت كريم يوره لقمان (١٥) بن بهى آئى جه وَالْهُ وَالْمُ وَالْهُ وَالْهُ وَالْمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُولُومُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُولِمُ وَالْمُوالُومُ وَالْمُوالُومُ وَالْمُولُومُ وَالْمُولُومُ وَالْمُولُومُ وَالْمُولُومُ وَالْمُولُومُ وَالْمُوالُمُ وَالْمُولُومُ وَالْمُولُومُ وَالْمُومُ وَالْمُولُومُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُوالُمُ و

اَنَابَ اِلَىَّ ثُمَّ اِلَیَّ مَرْجِعُکُمْ فَاُنَبِّئُکُمْ بِمَا کُنْتُمْ تَعْمَلُوْنَ ان آیات میں شاہ صاحب نے جو تشریح کی ہے اس کا خلاصہ سے

قرآن کریم نے مال باپ کے باریمیں (ووصینا الانسان) حضرت لقمان کی گفتگو کے در میان خدا تعالی کی براہ راست تصیحت بیان کی ، یہ تصیحت لقمان نے اپنی طرف سے نہیں کی کہ اس میں باپ کی غرض معلوم ہوتی۔ بلکہ بیہ ہوا کہ باپ نے اللہ کاحق بتایا اور اللہ نے باپ کا اور رسول کا اور مرشد کاحق اللہ ہی کے حق میں شامل ہے کیونکہ نبی اور مرشد اللہ کے نائب بیں (اس لئے ان دونوں کے حق کا الگ تذکرہ نہیں کیا گیا)

# شاہ صاحب کے ہاں لفظی تنوع!

شاہ صاحب اپنے ترجمہ میں الفاظ استعال کرتے ہوئے تنوع اور رنگار کلی کا بردا اهتمام کرتے ہیں چنانچہ ان آیات میں عکبوت کی آیت کے اندر علم کا ترجمہ خبر کیااور لقمان کے اندر علم کا ترجمہ معلوم کیا۔ حاصل دونوں لفظوں کا ایک ہی ہے۔

ان آیات میں مالیس لک بہ علم کا جملہ بظاہر اشکال پیدا کررہا ہے اور وہ بیہ ہے کہ شرک اور شریک خدا کا وجود محال ہے، پھر ایک امر محال کی نفی کی جانی جاہئے تھی اس کے علم کی نفی کا کوئی مطلب

حہیں رہ جاتا۔

اس لئے مفرین نے یہ توجیہ کی ای لا علم لك بالهیّة والمراد بنفی العلم نفی المعلوم كانه قال تشرك بی شیأ لا يصح ان يكون الهاً.

علم کی نفی سے معلوم کی نفی مراد ہے بینی اگر وہ تخفے کسی ایسی
چیز کو شریک کرنے پر مجبور کریں جسکاشریک ہونا واقع میں صحیح نہیں
ہے تو اسے شریک تسلیم نہ کر پس علم اور دلیل صحیح کی نفی کے بعد
صرف ظن و گمان رہ جاتا ہے اور شرک اسی ظن و گمان اور وہم کے
ذریعہ پھیلتا ہے۔

علم نوکی اصطلاح کے مطابق یہ جملہ قیداتفاقی ہے، احترازی نہیں ہے۔ ہے عربی بلاغت کا بیدا سلوب ہے، امل نوکی اصطلاح الگ ہے۔ شاہ ولی اللہ صاحب کا فارسی ترجمہ!

حضرت امام شاہ ولی اللہ محدث دہلوی نے اپنے فارسی ترجمہ میں اس اشکال سے آیت کریمہ کو بچاتے ہوئے ایک لفظ (حقیقت) کا اضافہ کیا، ترجمہ کی عبارت میہ ہے۔

واگر کوشش کنند با تو ہر آمکہ شریک مقرر کنی بایں چیزے کہ نیست ترابحقیقت آل دانش پس فرمال ہر داری ایشاں کمن۔ بیعنی انسان کو جن چیز ول کی اصل حقیقت کا علم نہیں ہے وہ

ا نہیں کسی کے دباؤیس آگر شریک خداتشکیم نہ کرے، پہلے ان بے جان مخلو قات کی، بے اختیار آسانی سیاروں کی، بے اختیار حضرات انبیاءور سل کی بے زورو بے اختیار اور موت وزوال سے گزر نے والی ان چیزوں کی حقیقت پر غور کرے۔

ادنی غور و فکر سے انسان پر واضح ہوجائے گا کہ یہ ہستیاں شریک خدا نہیں ہو سکتیں، شاہ صاحبان کے تراجم کے بعد ڈپٹی نذیر احمد کاار دوبامحاورہ ترجمہ وجود میں آیاڈپٹی صاحب نے اس اشکال سے آیت کو بچانے کے لئے اپنی تفسیر پی بصیر ت اور عربی اور ار دوزبانوں پر ماہر انہ قدرت کا شوت دیا اور لفظ علم کا ترجمہ ''دلیل'' کے لفظ سے کیا، ترجمہ کے الفاظ یہ ہیں۔

اگر وہ دونوں تجھ پر اس بات کازور ڈالیں کہ تو میرے ساتھ ایسی چیز کوشر یک تھہراجس کی تیرے پاس کوئی دلیل نہ ہو توان کا کہنا نہ ماننا۔

ظاہر ہے کہ کسی بڑی سے بڑی مخلوق ہستی کے شریک خدا ہونے کی کوئی دلیل عقلی یا کتابی نقلی موجود نہیں ہے، بلکہ شرک کے خلاف بے شار دلائل موجود ہیں،اس لئے خدا کے ساتھ شریک کرنا کسی طرح جائز نہیں ہو سکتا شرک جتنا ہورہاہے سب ظن و گمان اور شکہ کی بنیاد پر ہورہاہے۔

# و یی صاحب کی پیروی!

ڈپٹی صاحب کا بیہ وہ معرکۃ الآراء ترجمہ ہے جبکی پیروی مولانا اشر ف علی صاحب تھانوی نے کی اور مولانا احمد سعید صاحب نے کی اور مولانا احمد سعید صاحب نے کی اور مفتی محمد شفیع صاحب نے معارف القر آن میں ڈپٹی صاحب کے الفاظ کے مطابق بیان القر آن کی اس تشر تح پراکتفاء کر کے اپنی تفسیر کواس پیچیدہ بحث سے بچالیا۔

وال چیدہ جت سے بچالیا۔ مولانا عثمانی کی تشریح!

مولاناعثانی نے عکبوت کی آیت پریہ تشریکی نوٹ تحریر کیا۔ "لعنی تمام کا ئنات میں ایسی کوئی چیز ہے ہی نہیں جو خدا کی

شريك ہوسكے۔

پھر اسکی خبر کسی کو کہاں سے ہوتی جولوگ شرکاء تھہراتے ہیں محض جاہلانہ اوہام اور بے سند خیالات کی پیروی کررہے ہیں واقع کی خبر انہیں کچھ بھی نہیں۔(۵۲۸)

شاہ صاحب نے عنکبوت کی آیت پر کوئی فائدہ تحریر نہیں کیا البتہ لقمان کی آیت پریہ فائدہ تحریر کیا۔

"لعنی شریک نه مان جو معلوم نہیں، لعنی شبه میں بھی نه مان اور

یقین سمجھ کر تو کیوں مانے "۔

مولاناعثمانی نے لقمان میں اپنی طرف سے پچھ نہیں لکھا، صرف شاہ صاحب کے حوالہ سے شاہ صاحب کا بیافا کرنے پراکتفاء کیا، کیونکہ شاہ صاحب کے اس مجمل فائدہ کی وضاحت مولانا علیہ الرحمة کبوت میں تحریر کر چکے تھے، لہذا شاہ صاحب کی اس عبارت کو مولانا کی مذکورہ تشر تک کی روشنی میں دیکھا جائے تب اس کا اجمالی واضح ہوگا۔

ابشاہ صاحب کے فائدہ میں ایک جملہ محذوف مان کر اسے اس طرح پڑھاجائے بعنی شریک نہ مان جو تجھے معلوم نہیں اور تجھے معلوم کیسے ہوجب وہ محال ہے پھر شبہ اور ظن و گمان سے بھی نہ مان، یقین سے ماننے کا کوئی سوال ہی پیدا نہیں ہوتا،

 کیونکہ قرآن کریم اس مخضر جملہ میں انسان کو بحیثیت انسان کامل اور بحیثیت اشر ف البخلو قات کے مخاطب کر کے بیہ بتانا چاہتا ہے کہ جس چیز کاعلم انسان کو نہیں اور جو چیز انسان کی معلومات سے باہر ہے وہ کسی مخلوق کے علم میں نہیں آسکتی۔

انسان ہی اک ایسی مخلوق ہے جو ملا ٹکہ ، جنات اور دیگر کا ئنات ارض وساء میں سب سے زیادہ علم وعقل کا مالک بنایا گیاہے۔

انسان ہی ہے جو ملائکۃ اللہ کے مقابلہ میں عَلَم آدم الاسماء 'کلّھا۔ آدم کو (کل علم سے بہرہ مند کیا گیاہے) کے مقام بلند پر فائز کیا گیاہے۔

بیانسان مخاطب ہے جو نظریہ سے آگے بڑھ کر عملی سطح پر آج اپنے علمی اور عقلی عروج پر نظر آرہاہے۔ آج عقل انسانی نے فطرت کی گہرائی میں پہنچ کر اس سارے نظام کو کسی ایک بالاتر اور قوی ٹر ہستی کے تابع و مطبع تسلیم

کرلیاہے۔

اس کمال علمی کے دور میں خداکی ذات واحد میں شریک مخلو قات کی جنتی قدیم روایتیں چلی آرہی ہیں وہ صرف بے روح رواج بن کررہ گئی ہیں اور شرک اور مظاہر پرستی، ابن مریم اور دیو مالائی دیو تاؤں کی پرستش عقل و عقیدہ میں داخل نہیں رہی ہے۔

اس کئے جو چیز علم انسانی میں نہیں ہے وہ حقیقت میں موجود نہیں ہے انسان اپنے علم کی ناپختگی کے دور میں وحی الہی کی جن باتوں کو بعید از عقل سمجھتا تھا آج وہ اپنی عقل کے قریب سمجھ رہاہے، نشلیم کر رہا ہے تمام حقائق غیبی کو اور افسوس کر رہا ہے اپنے سابق انکار اور الحایر اب حضرت شاہ صاحب کے فائدہ کا مطلب سمجھٹے۔

شاہ صاحب کے فائدہ میں ایک جملہ محذوف ہے اس وجہ سے
فائدہ کے دوسرے فقرہ کا پہلے فقرہ سے ربط ظاہر نہیں ہوتا، اب
فائدہ کی عبارت کواس طرح پڑھئے۔

شریک نہ مان جو تجھے معلوم نہیں اور معلوم ہو بھی نہیں سکتا کیونکہ شرک محال ہے؟اب صرف ظن وشبہ باقی رہا۔ لہٰذا ظن وشبہ سے کسی کوشر یک خدا نہ مان ، یقین سے سمجھ کر توکیوں مانے؟

قیامت میں باز پرس، عقیدہ کی یا عمل کی؟ قیامت کے دن حاکم حقیقی کی عدالت اور جزاء وسز اکا فیصلہ دنیا کی مجازی عدالتوں کی کار دائی کے مطابق انجام پائےگا۔ احم الحاکمین اپنے علم از لی علم محیط اور اپنے اقتدار مطلق اور اختیار مکمل کے مطابق انجام نہیں دے گا بلکہ دنیوی طریقہ پر اپنی عدالت کاکار وبار چلا کر بندوں پر اتمام جحت قائم کرے گا۔

خداو ندهیم و بصیر کے علم اور قادرُ طلق کی شان قدرت کا تقاضا توبیہ ہے کہ وہ ہرشم کی پوچھ کچھ اور ہر نوع کے ردو کد کے بغیر ہی جزاء وسز اکا فیصلہ صادر کرے۔

سندہ کو حق ہی کہاں پہنچتا ہے کہ وہ اپنے مالک مطلق آ قاء کے فیصلوں پر کسی قتم کی چون وچراء کرے۔

قرآن کریم میں جہال خدا کی طرف سے سوال کرنے کا اثبات ہے ان میں دنیاوی طریقہ عدالت کی طرف اشارہ ہے اور جن آیات میں سوال کرنے کی نفی وار دہے ان میں خدانعالی کی حقیقی شان علم کے تقاضہ کی طرف اشارہ ہے۔

پھرکسی جگہ عقیدہ (توحیدوشرک) کے بارے میں سوال کرنے کا تذکرہ ہے کا ذکرہ ہے کسی جگہ اعمال کے بارے میں سوال کرنے کا تذکرہ ہے لیکن حضرت ابن عباس کی توجیہ کے مطابق اعمال کی باز پرس کا مفہوم عقیدہ ہی کی باز پرس کی طرف لوٹا ہے، حضرت ابن عباس نے آیات متعلقہ کی یہ تاویل صدیت نبوی کی روشنی میں کی ہے۔

شاه صاحب كي وسيع النظري!

حضرت شاہ صاحب علیہ الرحمہ جب سمی آیت کریمہ پر کوئی فائدہ تحریر فرماتے ہیں تومتعلقہ آیت کے ساتھ اس مضمون ومسئلہ کی تمام آیات ان کے سامنے ہوتی ہیں۔

اس لئے شاہ صاحب کے کسی تفسیری فائدہ کو سمجھنے کے لئے ضروری ہو تاہے کہ وہ تمام آیات اور ان آیات سے متعلق فائدے قار کین کے پیش نظر ہوں۔

مولانا شبیر احمر صاحب عثانی علیہ الرحمہ نے قیامت کے دن عقیدہ اور اعمال کی باز پرس کے مسلہ میں شاہ صاحب کا ایک بڑا پیچیدہ تفییر کی فائدہ سورہ نقص (۸۷) سے متعلق اپنے تشیر کی حاشیہ میں نقل کیااور اسے وضاحت کے بغیر چھوڑ دیا حالا نکہ آیت متعلقہ کی جو تاویلیں مفسرین سے منقول تھیں وہ نقل کر دیں گر شاہ صاحب نے مفسرین کی تاویلوں سے مختلف جو تاویل تحریر کی ہے اسے اپنے بعد والوں کے فور و فکر کیلئے چھوڑ دیا یہی کام مولانا احمد سعید صاحب نے کیا۔ نبوت ور سالت کے بارے میں سوال!

قرآن کریم نے حسب ذیل آیات میں نبوت ورسالت پرایمان یا کفر کے بارے میں بازیرس کرنے کا تذکرہ کیا۔

نبوت برافتراء!

وَلَيَخْمِلُنَّ اَثْقَالَهُمْ وَاَثْقَالًا مَّعَ اَثْقَالِهِمْ وَلَيُسْئَلُنَّ يَوْمَ الْقَالِهِمْ وَلَيُسْئَلُنَّ يَوْمَ الْقِياْمَةِ عَمَّا كَانُوْا يَفْتَرُوْنَ (عَنكبوت ١٣) الْقِياْمَةِ عَمَّا كَانُوْا يَفْتَرُوْنَ (عَنكبوت ١٣) اور بيم مراه كرنے والے رہنما اور پیشوا اینے گنا ہوں كے بوجھ

بھی اٹھائیں گے اور جنکوانہوں نے گر اہ کیاان کے بوجھ بھی اٹھائیں گے اور قیامت کے دن ان سے ان کی جھوٹی باتوں اور جھوٹے وعدوں کی باز پرس کی جائے گی اور ان سے سوال کیا جائے گا کہ ان کا جواب دو۔

مُرسل ادر مُرسل اليه عصوال!

فَلَنَسْتَكَنَّ الَّذِيْنَ أُرْسِلَ اللَّهِمْ وَلَنَسْتَكَنَّ الْمُرْسَلِيْنَ (اعراف ٢)

پھر ہم ان لو گول سے سوال کریں گے جنگی طرف رسول ہیجے گئے اور سوال کریں گے ان رسولوں سے بھی۔

وَيَومَ يُنَادِيْهِمْ فَيَقُولُ مَاذَا اَجَبْتُمُ الْمُرْسَلِيْنَ فَعَمِيَتْ عَلَيْهِمُ الْمُرْسَلِيْنَ فَعَمِيَتْ عَلَيْهِمُ الَانْبِيَآءُ يَوْمَئِذٍ فَهُمْ لاَ يَتَسَائَلُوْنَ (فَصَص ١٦٦)

اور اس دن کونہ بھولو، جب اللہ تعالی پکارے گا کہتم نے رسولوں کو کیا جواب دیااس وفت انکو کوئی جواب نہ سوجھے گااور نہ آپس میں ایک دوسرے سے سوال کریں گے۔

یہ آیات مذہب کے بنیادی اصول نبوت ورسالت پر ایمان لانے اور اس کا نکار کرنے منعلق سوال کی طرف اشارہ کررہی ہیں۔ لانے اور اس کا انکار کرنے منعلق سوال کی طرف اشارہ کررہی ہیں۔ اگلی آیات میں کفروایمان کے بارے میں سوال کی وضاحت کی

گئیہ۔

#### اصل بازیرس عقیده کی!

قرآن کریم نے تفصیل سے بتایا ہے کہ شرکین ابتداء میں میدان حشر سے خوف زدہ ہو کرا پے شرک و کفر سے انکار کریں گے۔ وَاللّٰهِ دَبِنّا مَا کُنّا مُشْوِ کِیْنَ (انعام ۲۳) فتم ہے خداکی جو ہمارا پرور دگار ہے، ہم خدا کے ساتھ شرک

مسلم ہے خدا کی جو ہمارا پرور د گار ہے ، ہم خدا کے ساتھ کرنے والے نہیں تھے۔

اللہ تعالیاس کے جواب میں ان کے اعضاء جسم کو گویائی دیدے گااور انہیں تھم دے گا کہ حقیقت حال کا ظہار کرو۔

حَتَّى إِذَا مَاجَاءُ وَهَا شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمْعُهُمْ وَٱبْصَارُهُمْ وَجُلُوْدُهُمْ بِمَا كَانُوْا يَعْمَلُوْنَ (لَمْ سِجِده ٢٠)

ان کے کان، آئکھیں اور سارا جسم بول پڑے گا اور ان کے اعمال شرک کی گواہی دے گا۔

اس کے بعد مجبور ہو کرزبان ہے اقرار کریں گے۔

يَامَعُشُرَالْجِنِ وَالِانْسِ الله يَاتِكُمْ رُسُلٌ مِنْكُمْ يَقُصُّوْنَ عَلَيْكُمْ آيَتِيْ وَيُنْذِرُوْنَكُمْ لِقَآءَ يَوْمِكُمْ هَٰذَا قَالُوْ شَهِدُنَا عَلَى اَنْفُسِنَا وَغَرَّتْهُمْ الْحَيْوةِ الدُّنْيَا وَشَهِدُوْا عَلَى اَنْفُسِهِمْ اَنَّهُمْ كَانُوْا كَفِرِيْنَ (انعام ١٣١)

خدا تعالی فرمائے گا اے جنون اور انسانوں کے گروہ! کیا

تمہارے پاس تم میں سے پنجبر در سول نہیں آئے۔ جنہوں نے تم کو در ایا وہ میری آیات سنائیں اور قیامت کے دن کی حاضری سے تم کو در ایا وہ بولے ہاں، صحیح ہے تیرے رسول آئے ہم نے اپنے گناہوں کا اقرار کیا اور در اصل ہمیں دنیا کی زندگی نے دھو کے میں رکھااور اس طرح انہوں نے اقرار کیا کہ وہ کا فرضے۔

اس تفصیل ہے معلوم ہو تاہے کہ اصل سوال وجواب عقیدہ' شرک و توحید سے متعلق ہو گا۔

رسول اکرم علیہ سے ایک روایت میں یہی مروی ہے، آپ نے فرمایا خدا تعالی لا الله الآ الله کے بارے میں سوال کرے گا اور اس سوال وجواب پردائی جزاءاور سزاء کا فیصلہ ہو جائے گا۔ (ابن کثیر ۵۵۹) حضرت ابن عباس اور امام مجاہد سے بھی یہ تو جیہ وتفییر نقول ہے۔

# حضرت ابن عباس کی دوسری توجیه!

حضرت ابن عباس سے سوال اعمال کے بارے میں جو دوسری توجیہ منقول ہے اس کا حاصل بھی یہی ہے جو حضرت انس کی روایت کا ہے، آپ نے فرمایا لایسالھم ھل عملتم کذا؟ لانه اعلم بذالك منهم ولكن يقول لِمَ عَمِلتم كذا و كذا؟ (ابن كثير) الله تعالى يہ سوال نہيں كرے گاكہ تم نے كياكيا كيا؟ كيوں كه الله تعالى بيد سوال نہيں كرے گاكہ تم نے كياكيا كيا؟ كيوں كه الله تعالى بندوں كے اعمال كاعلم بندوں سے زيادہ ركھتا ہے بلكہ وہ سوال

كرے گاتم في ايساكيوں كيا؟

کیوں کیا، یعنی تمہارے ان اعمال کفرید کی وجہ کیاہے؟

یہ سوال عقیدہ کی طرف لوٹ جاتا ہے اور کافر ومشرک کواس
کے عقیدہ کفرید کی طرف توجہ دلا تاہے، یہ سوال زجر تو بخ اور تنبیہ
و تذلیل کا پہلور کھتا ہے اس کے بعد کافر کوید تسلیم کرنا پڑے گا کہ
میرے عقیدہ کفرنے مجھے ان اعمال کے ارتکاب کی طرف د ھکیلا۔
میرے عقیدہ کفرنے مجھے ان اعمال کے ارتکاب کی طرف د ھکیلا۔

حاصل ہیے کہ حضرت ابن عباس کے نزدیک عدما کانوا بعملون میں عمل سے سبب عمل (عقیدہ) مراد ہے۔

اسی طرح- إنك لا تسمع الموتی (ممل ۸۰) میں شاہ صاحب نے قدرتِ ساع کی نفی کے مطابق اس آیت کا ترجمہ کیا ہے بعنی تو نہیں سناسکنا قبروں میں پڑوں کو بعنی فعل کی نفی سے قدرت فعل کی نفی سے قدرت فعل کی نفی کے قدرت

قر آنی اسلوب عبارت میں ایسی مثالیں اور بھی موجود ہیں۔

#### اعمال کے سوال کا اثبات!

فَوَرَبِكَ لَنَسْتَلَنَّهُمْ أَجْمَعِيْنَ عَمَّا كَانُوْا يَعْمَلُوْنَ فَاصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ وَآغْرِضْ عَنِ الْمُشْرِكِيْنَ (جَرِم ٩٣) بِمَا تُؤْمَرُ وَآغْرِضْ عَنِ الْمُشْرِكِيْنَ (جَرِم ٩٣) پس فتم ہے آپ کے پروردگاری! ہم ضروران کے اعمال کے باریمیں ان سے یو چیں گے ،اے نبی علیہ السلام! آیا نہیں کھول کرصاف صاف سنادیں وہ باتیں جن کا آپکو تھم دیا گیا ہے۔
وکو شاء الله کُجعکم اُمَّةً وَّاحِدَةً وَّلکِنْ یُضِلُ مَنْ یَّشَآءُ
وَیَهٰدِیْ مَنْ یَّشَآءُ وَلَتُسْئُلُنَّ عَمَّا کُنتُمْ تَعْمَلُوْ نَ (نحل ۹۳)
ویَهٰدِیْ مَنْ یَّشَآءُ وَلَتُسْئُلُنَّ عَمَّا کُنتُمْ تَعْمَلُوْ نَ (نحل ۹۳)
اور اگراللہ کی مصلحت یہ ہوتی تو تم سکوایک ہی امت بنادیتا، مگر وہ جس کو چاہتا ہے (ان کے اعمال کے سبب) گراہ کر دیتا ہے اور جن کو چاہتا ہے ہدایت دیتا ہے اور تم سے تمہارے اعمال کے بارے میں ضرور سوال کیا جائے گا۔

### اعمال کے سوال کی نفی ا

فَيَوْمَثِلٍ لَا يُسْئَلُ عَنْ ذَنْبِهِ إِنْسٌ وَلاَجَآنٌ فَبِاَيِ الآءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبْنِ يُعْرَفُ الْمُجْرِمُوْنَ بِسِيْمَهُمْ فَيُؤْخَذُ بِالنَّوَاصِىٰ وَالَاقَدَامِ فَبِاَيِ الآءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبْنِ (رحمان٣٣)

قیامت کے دن کسی گناہ گار انسان اور گناہ گار جن ہے اس کے گناہ کے بارے میں اس سے پوچھا نہیں جائے گا( یعنی اس کی ضرورت ہی نہیں پڑے گی) کیونکہ مجرم لوگ اپنے چہروں سے بیجیان لئے جائیں گے اور ان کے پیشانی کے بالوں اور انکے پیروں سے انہیں گھسیٹا جائے گا۔

بھراللہ تعالی کی کون کون سی قدر توں اور سز اؤں کو جھٹلاؤ گے ؟

#### قارون کے واقعہ میں نفی!

قَالَ إِنَّمَا أُوْتِيْتُهُ عَلَى عِلْمٍ عِنْدِى آوَلَمْ يَغْلَمْ آنَ اللَّهَ قَدْ أَهُلَكَ مِنْ قَالُمْ يَغْلَمُ آنَ اللَّهَ قَدْ أَهْلَكَ مِنْ قَبْلِهِ مِنَ الْقُرُونِ مَنْ هُوَ آشَدُّ مِنْهُ قُوَّةً وَّآكَثَرُ جَمْعًا وَلَا يُسْئَلُ عَنْ ذُنُوْبِهِمُ الْمُجْرِمُونَ (تَصْص ٤٨)

حضرت موى عليه السلام نے قارون سے كہا آخسن كما آخسن الله اِلَيْك -

اے قارون! تواللہ کے بندوں پراحسان کر جیسا کہ اللہ تعالی نے بچھ پراحسان کیاہے،اس نے جواب دیا کہ مجھے جو دولت ملی ہے وہ میری ہنر مندی سے ملی ہے کیاوہ منکراس بات کو نہیں جانتا کہ اس سے پہلے ایس قومیں ہلاک ہو چکی ہیں جو اس سے زیادہ طاقت ور اور اس سے بڑی تعداد والی تھیں اور گناہ گاروں سے ان کے گناہوں سوال نہیں کیا جائے گا۔

# اعمال كى بازېرس ميں تطبيق آيات!

ار دو مفسرین کرام نے اعمال کے باریمیں سوال کی آیات میں واقع اثبات اور نفی کو اپنی بحث کا موضوع بنایا ہے اور ساراز درا ثبات و نفی کی آیات میں تطبیق دینے پر صرف کیا ہے۔ اس ساری بحث کا حاصل یہ نکاتا ہے کہ جن آیات میں سوال اس ساری بحث کا حاصل یہ نکاتا ہے کہ جن آیات میں سوال

نفی کی آیات میں سوال کی نفی سے سوال برائے استعلام مراد ہے بیعنی سائل اپنی معلومات کے لیے مخاطب سے سوال کر رہاہے۔ ظاہر ہے کہ خدائے علام الغیوب کی طرف اس فتم کے سوال کو منسوب کرنا جائز نہیں۔

بعض مفسرین نے سوال کی ایک تیسری قتم نکالی یعنی سوال استعتاب توبہ اور معذرت طلب کرنے کی طرف توجہ دلانا، اس قتم کے سوال کا خاص انداز ہو تاہے اور بیہ سوال اہل ایمان سے کیاجا تاہے۔ اس استم کے سوال میں رحمت و شفقت کا پہلومضمر ہو تاہے۔ اس کی مثال بیہ ہے۔

يَا أَيْهَا الْانْسان مَا غُوكَ بِوبَكَ الْكِوِيم (انفطار ٢) اے انسان ! مُجِّے اَپِ كريم پروردگاركے بارے ميں كسنے بھلاوے ميں ڈالا۔ ؟

الله تعالی نے اہل ایمان سے سوال کیااور اس سوال میں جواب مجھی رکھدیا تاکہ بندہ بیہ عرض کرے کہ میرے مولا! تیرے عفو و کرم کی صفت نے مجھے تیرے انتقام اور جبر و قہر کی صفات سے غافل کردیا۔ امام رازی فرماتے ہیں کہ سوال کرنے کی نفی کا تعلق عذاب جہنم میں داخلہ کے وفت سے ہے یعنی پہلے فیصلہ کے بعد جب اہل کفر دوزخ میں داخل کیے جائیں گے تواس وفت خداتعالی کواہل کفر کے اعمال کفریہ کی کمیت اور کیفیت کے باریمیں سوال کرنے کی ضرورت پیش نہ آئے گی۔

بعض مفسرین کہتے ہیں کہ نفی سوال سے اہل کفر کے اعمال کفریہ کی کثرت کی طرف اشارہ کرنامقصود ہے۔

#### شاه صاحب كا تفسيري فائده!

ار دو مفسرین نے عام طور پر اعمال کے باریمیں آیات کے در میان تطبیق دیتے ہوئے اور اثبات و نفی کی آیات کے در میان واقع اختلاف دور کرتے ہوئے سوال برائے استعلام (برائے جواب) اور سوال برائے دور کرتے ہوئے سوال برائے استعلام (برائے جواب) اور سوال برائے زجر و تو بیخ کی بحث کی ہے۔

حالا نکہ امام ابن کیر نے اس مسکلہ کو حضرت انس کی مرفوع حدیث اور حضرت ابن عباس کے تاویلی اثر کے مطابق بھی حل کرنے کا ایک راستہ بتایا ہے لیکن اردو مفسرین نے عام طور پر متعلقہ آیات کے ظاہری مفہوم کو اہمیت دی ہے اور حدیث واثر ابن عباس کو نظر انداز کردیا ہے، کیونکہ انہیں یہ روایت واثر ظاہری مفہوم آیات کے خلاف معلوم ہوا

حضرت شاہ صاحب علیہ الرحمہ نے مفسرین کی اس ساری بحث (اثبات و نفی) سے نے کر اس مسئلہ کی وہ توجیہ اختیار کی جو حدیث نبوی کے مطابق ہے اور ار دو مفسرین نے اس توجیہ کو کوئی اہمیت نہیں دی۔

اسی طرح شاہ صاحب نے اعمال کی باز پرس والی آیات کی وہ تاویل افتیار کی جو حضر ت ابن عباس سے منقول ہے اور ابن عباس کی یہ قول عام مفسرین کے ہاں قابل توجہ نہیں رہا، حالا نکہ ابن کثیر نے حضرت ابن عباس کا یہ قول ابو طلحہ کی سند سے نقل کیا ہے جو حضرت ابن عباس کے اقوال کی سب سے زیادہ قابل اعتاد سند کہی جاتی ہے۔ ابن عباس کے اقوال کی سب سے زیادہ قابل اعتاد سند کہی جاتی ہے۔ شاہ صاحب نے قصص (۸۷) واقعہ قارون کے سلسلہ کی آیات میں حسب ذیل تفییری فائدہ تحریر کیا ہے۔

لیعنی پوچھے نہ جائیں گے گناہ بیعنی گناہ گار کی سمجھ درست ہو تو گناہ کیوں کرے، جب سمجھ الٹی پڑے توالزام دینے سے کیافا کدہ کہ یہ براکام کیوں کر تاہے اس کی برائی نہیں سمجھتا؟

حضرت شاہ صاحب علیہ الرحمہ نے جو تو جیہ کی ہے اس کی بنیادتین دلیلوں پر ہے۔

(۱) سوره عنکبوت آیت (۱۳) انعام (۲۳) و (۱۳۱) جنگی تشر ت کاو پر گذری۔ (۲)رسول اکرم علیہ ہے منقول روایت بروایت انس رضی اللہ عنہ (۳)حضرت ابن عباس کا تفسیری اثر۔

شاہ صاحب اپنے تفسیری فائدہ میں بیہ بتانا چاہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ بنیادی عقیدہ ہی انسانی سمجھ تعالیٰ بنیادی عقیدہ ہی انسانی شمجھ اور انسانی فکر کو صحیح یا غلط راہ پر ڈالتا ہے، غلط سونچ (غلط عقیدہ) سے بر سے اعمال ہی وجود میں آتے ہیں۔

پھراصل سوال عقیدہ و فکر کے باریمیں ہوگا، اعمال کے بارے میں نہیں اصل الزام عقیدہ پر عائد ہوتاہے، بگڑے ہوئے عقیدہ والے کوغلط اعمال کالزام کیوں دیاجائے ؟اس کے غلط عقیدہ کواس کی سزاء کاذمہ دار قرار دیاجائے۔

شاہ صاحب نے یہ توجیہ بڑے موقعہ سے کی ہے۔ قارون نے حضرت موسی کی ہدایت پر عمل کرنے سے انکار کردیا کیونکہ اس کا تصور ہی غلط تھا وہ کہتا تھا کہ میری دولت میرمے ہنر مندی اور صلاحیت کی دین ہے،اسے خدا کی دین کیوں کہاجائے؟

تو قیامت کے دن اللہ تعالی قارون کے اس عقیدہ باطل پر باز پرس کرے گااسی باطل تصور نے اسے خدا کے غریب بندوں پر احسان کرنے سے روکا۔

اہم تصنیفات مولانااخلاق حسین قاسمی متندموسح قرآن محاسن موسح قرآن مولانا آزاد کی قرآنی بصیرت مكمى اوراد بي لطائف يمل تبعره شاه عبدالقادر صاحه ترجمان القرآن يتمل تبعره تحقيق شده جديدا يديشن دوسويرس كراجم كانقابي مطالعه منحات جأرسو مطبوعه كراجي مغات بات سو بصائرالقر آن مولانامحراسا عبل شهيد تفسير کے اہم (۵۰) اوران کے ناقد تعترت محبوب الني كے ملغو خلات موضوعات يحقيق مقالات ريمل تبره مخات پيگاسو شاهزيد صاحب كاجوار شاهو لي الله اخلاق رسول دتی کی برادریال اوران كانسبى صلى الله عليه وسلم د تی والوں کی تاریخ اور فكرى خاندان سيرت ياك كااخلاقي پبلوتمل اسلام ميں اسلاميس كنزالا يمان ترجمه ساج سيوا كامقام غیرسلموں کے حقوق بریلوی کاعلمی تجزیه ہند ی اور ار دومیں اردوء ہندی بصائرالقر آن بصورت تقبيري كيث مجهواره محدثين میرسیاک پر تعداد ٩٠ مجرير اور مصنف كانتعار ف مولانا قاسمی کے خطیات مجمو بدتقار برجعه مجديد رسه سين بخش جامع مجد دبلي ١٩٩٩ء

#### مولانا قاسمی کے اہم تحقیقی مقالات

مشكلات موضح قرآن اورمولاناشبيراحمر عثانی "،دوسوصفحات

ایمان صادق کی دنیاوی اوراخروی برکتیس، دوسوسفات پیرس کرد ازواج مطهر ات اور بنات طیبات حجیپ گئی، دوسو صفحات

پئرط معراج النبی علی ا جامع مسجد د بلی کی جامع تقریر

نفس اماره، کسی نفس مطمئعة و نفس لوامه کی قرآنی اصطلاحات کی تشرح، دین توجید اسلام اور مندوستان کی قدیم نه مبی کتابیں، دوسو صفحات

زرط نظام توحید کے جاررکن اسلام کی فتح مندی کی حقیقی قوت ریدیونقار بر کامجموعه «اسلامی تقریبات رمضان السبارک، ربیج الاول عیدالفطر، میدلاضحی، بوم عاشوره شہدائے حق کسے شہداءِ مکہ سے شہداء کر بلاتک، شہادت پرجامع کماب

مبدیت کے مقامات کی تشر ن اور رسول پاک عبد خاص الحاص، کامتقام بلند و کی النی کی حقیقت کلام النی قرآن اور دوسری آمیانی دوسری آمیانی ستابوس کی حیثیت

مولفة انقلوب مسس كى فتسيس اور قر آن كريم كى اس اجم اصطلات كى تممل تشر ت

